
2025

Rassismus – ein Angriff auf die Menschenwürde

Racisme – une atteinte à la dignité

Razzismo – un attacco alla dignità

Eidgenössische Kommission gegen Rassismus EKR
Commission fédérale contre le racisme CFR
Commissione federale contro il razzismo CFR
Cumissiun federala cunter il racissem CFR

Eidgenössische Kommission gegen Rassismus EKR
Commission fédérale contre le racisme CFR
Commissione federale contro il razzismo CFR
Federal Commission against racism

Schweizerische Eidgenossenschaft
Confédération suisse
Confederazione Svizzera
Swiss Confederation

Eidgenössische Kommission gegen Rassismus EKR
Commission fédérale contre le racisme CFR
Commissione federale contro il razzismo CFR
Cumissiun federala cunter il racissem CFR

Federal Commission against racism

Schweizerische Eidgenossenschaft
Confédération suisse
Confederazione Svizzera
Confederaziun svizra

Swiss Confederation

Eidgenössische Kommission gegen Rassismus EKR
Commission fédérale contre le racisme CFR
Commissione federale contro il razzismo CFR
Cumissiun federala cunter il racissem CFR

Eidgenössische Kommission gegen Rassismus EKR
Commission fédérale contre le racisme CFR
Commissione federale contro il razzismo CFR
Federal Commission against racism

Schweizerische Eidgenossenschaft
Confédération suisse
Confederazione Svizzera
Swiss Confederation

Eidgenössische Kommission gegen Rassismus EKR
Commission fédérale contre le racisme CFR
Commissione federale contro il razzismo CFR
Cumissiun federala cunter il racissem CFR

Federal Commission against racism

Schweizerische Eidgenossenschaft
Confédération suisse
Confederazione Svizzera
Confederaziun svizra

Swiss Confederation

Jahre EKR
ans CFR
anni CFR

Rassismus – ein Angriff auf die Menschenwürde

Racisme – une atteinte à la dignité

Razzismo – un attacco alla dignità

TANGRAM
49

Z e i t s c h r i f t  d e r  E K R  ·  R e v u e  d e  l a  C F R  ·  R i v i s t a  d e l l a  C F R

2025



2 TANGRAM 49

Inhaltsverzeichnis 
Table des matières 
Indice

5
Editorial / Éditorial / Editoriale

* Originalversionen in Fettdruck / Versions originales en 

caractère gras / Versioni originali in grassetto

8
Dossier

Rassismus – ein Angriff auf die Menschenwürde und die Menschenrechte 
Racisme – une atteinte à la dignité et aux droits humains 
Razzismo – un attacco alla dignità e ai diritti umani

9_13_18

Menschenwürde und Rassismus

Dignité humaine et racisme

Dignità umana e razzismo

Peter G. Kirchschläger

22_25_29

Religion und Spiritualität:  

Ambivalente Ressourcen in der Rassismusbekämpfung

Religion et spiritualité : des ressources ambivalentes dans la lutte 

contre le racisme

Religione e spiritualità: risorse ambivalenti nella lotta contro il  

razzismo

Maike Schöttner Sieler

31_35_40

Nichts über uns ohne uns !

Rien sur nous sans nous !

Niente su di noi senza di noi !

Rohit Jain

44_49_53

Rassismus und Würde: Das Verbrechen an den Jenischen

Racisme et dignité : le crime contre les Yéniches

Razzismo e dignità: il crimine contro gli jenisch

Isabella Huser

57_61_64

Welchen Wert haben unsere «Werte»? Bekämpfung von  

Rassismus als demokratischer Auftrag

La démocratie à l’épreuve de ses promesses : la lutte contre le  

racisme, un impératif démocratique

Che valore hanno i nostri «valori»? La lotta contro il razzismo  

come dovere democratico

Jeannette Behringer

68_73_77

Interview de Davide Rodogno – historien et spécialiste  

des relations internationales

Interview mit Davide Rodogno, Historiker, spezialisiert auf  

Internationale Beziehungen

Intervista a Davide Rodogno, storico e specialista di relazioni  

internazionali

Samuel Jordan

82_85_88 

Wichtiges Signal für diskriminierungsfreie Gesellschaft

Un signal fort pour une société sans discrimination

Un segnale importante per una società senza discriminazioni  

Alma Wiecken / Theodora Peter

92_94_96

Manifest für ein allgemeines Gleichbehandlungsgesetz  

in der Schweiz

Manifeste pour une loi générale sur l’égalité de traitement en Suisse

Manifesto per una legge generale sulla parità di trattamento in 

Svizzera

EKR/CFR

MANIFEST MANIFESTO



3TANGRAM 49

8
Dossier

Rassismus – ein Angriff auf die Menschenwürde und die Menschenrechte 
Racisme – une atteinte à la dignité et aux droits humains 
Razzismo – un attacco alla dignità e ai diritti umani

125
News

125_deutsch

Bericht Rassismusvorfälle aus der Beratungsarbeit 2024	

Neue Broschüre – Informationen für Medienschaffende

Zwei Studien für einen besseren Schutz vor rassistischer  

Diskriminierung

«Horizon d’une loi antiraciste»

126_français

Rapport sur les incidents racistes recensés par les centres de 

conseil en 2024

Nouvelle brochure d’information à l’intention des médias

Deux études sur le cadre légal en matière de protection contre  

la discrimination raciale

«Horizon d’une loi antiraciste»

127_italiano

Rapporto di analisi 2024: episodi di razzismo trattati nell’attività  

di consulenza

Nuovo opuscolo – Informazioni per i media

Due studi sul quadro giuridico della protezione contro la discrimina-

zione razziale

«Horizon d’une loi antiraciste»

130
Rechtsprechung  
Jurisprudence  
Giurisprudenza

137
Fälle aus der Beratung 
Cas tirés de la pratique
Casistica del servizio di consulenza

140
TANGRAM bestellen  
Commander TANGRAM 
Ordinare TANGRAM

143
Impressum

99_103_106

Die Zeit ist reif für ein Antidiskriminierungsgesetz

Temps d’agir

I tempi per una legge antidiscriminazione sono maturi

Tarek Naguib

109_112_114 

Familie, vielleicht

Famille, peut-être

Famiglia, forse

Melinda Nadj Abonji

116_122_123 

Niemand warnt dich vor der Schweiz

Toast à une Suisse en mal d’elle-même

Nessuno ti mette in guardia dalla Svizzera

Fatima Moumouni

OPINIONEOPINIONMEINUNG

REFLEXIONREFLEXION RÉFLEXION RIFLESSIONE





5TANGRAM 49

deutsch

Artikel 7 der Bundesverfassung (BV) 

lautet: Die Würde des Menschen ist zu 

achten und zu schützen. Die Schweiz 

bekennt sich damit ausdrücklich zum 

Schutz der Menschenwürde und dekla-

riert ihn als wesentliches Ziel unse-

rer Gesellschaft. Was Menschenwürde 

genau beinhaltet, wird im Verfassungsar-

tikel nicht definiert. Es ist aber allgemein 

anerkannt, dass die Menschenwürde 

Ausgangspunkt für die Konkretisierung 

der weiteren Grundrechte ist, die einem 

Menschen zugestanden werden müssen. 

Achtung der Menschenwürde heisst, dass 

ein Mensch keiner Herabwürdigung aus-

gesetzt sein darf. Er soll nicht aufgrund 

von bestimmten Merkmalen anders 

behandelt werden als andere Menschen. 

Im Alltag verbinde ich mit dem Begriff 

Menschenwürde die Art und Weise, wie 

wir, ich oder meine Umgebung, anderen 

Menschen begegnen. Menschenwürde 

heisst für mich, mein Gegenüber zu ach-

ten, zu respektieren, respektvoll mit ihm 

oder ihr umzugehen. Das heisst auch, 

das Prinzip der Gleichberechtigung, der 

Gleichbehandlung, hochzuhalten – und 

das heisst für mich, mich gegen Diskri-

minierungen jeglicher Art zu engagieren. 

Rassismus in all seinen Formen ist eine 

sehr weit gehende Herabwürdigung von 

Mitmenschen, er bedeutet eine grundle-

gende Missachtung der Rechte von Men-

schen. Eine Gesellschaft wie die unsrige, 

welche den Schutz der Menschenwürde 

auf Verfassungsebene als Ziel deklariert, 

ist gehalten, rassistische Diskriminierun-

gen zu bekämpfen. In unserer Gesell-

schaft hat Rassismus keinen Platz.

In der Arbeit der EKR ist der Schutz 

der Menschenwürde ein zentrales Ele-

ment. In diesem Jahr 2025 feiern wir 

das 30-jährige Jubiläum des Engage-

ments gegen Rassismus. Einerseits ein 

schönes Jubiläum, das mich im Blick 

auf eine gut aufgestellte und funktio-

nierende Organisation (wenn auch mit 

beschränkten Ressourcen) mit Stolz 

erfüllt und wofür ich meiner Vorgängerin 

und meinem Vorgänger für deren gros-

ses Engagement dankbar bin. Anderer-

seits spüre ich mit Blick auf die Zukunft 

doch grosse Bedenken. Rassismus ist in 

der Schweiz immer noch allgegenwärtig, 

auch wenn er, z. B. als struktureller Ras-

sismus, oft weniger sichtbar ist. Seien 

wir realistisch: Das Engagement der EKR 

wird auch in den nächsten Jahrzehnten 

weiterhin notwendig sein. Gerade wäh-

rend der letzten Jahre haben Kriege 

und andere Gräueltaten nur zu deutlich 

gemacht, dass das Ziel eines friedlichen, 

gleichberechtigten Zusammenlebens in 

einer pluralen Gesellschaft immer wieder 

mit Herausforderungen konfrontiert sein 

wird. Die geopolitische Lage heute, die 

geprägt ist von Konflikten und starken 

Spannungen, hat direkte Auswirkungen 

in unserem Land: Sie schürt den Anstieg 

von antimuslimischem Rassismus, Anti-

semitismus und anderen Formen der 

Ablehnung. Dies führt einmal mehr vor 

Augen, wie unerlässlich der Kampf gegen 

polarisierende Diskurse ist. 

Die Sensibilisierung für derartige Dis-

kurse und vorherrschende Diskriminie-

rungen, die den sozialen Zusammenhalt 

in Frage stellen, wird daher weiterhin 

zentrale Aufgabe der EKR bleiben. In einer 

pluralistischen, diversen Gesellschaft 

beruht gleichberechtigtes Zusammenle-

ben auf dem Schutz und der Achtung der 

Menschenwürde. Gleichbehandlung ist 

die Basis einer demokratischen, rechts-

staatlichen und starken Gesellschaft. 

Mit dieser Überzeugung hat die EKR 

zu ihrem Jubiläum ein Manifest für ein  

allgemeines Gleichbehandlungsgesetz  

lanciert. Dieses umfassende Gesetz, 

das alle Formen von Diskriminierung 

einschliesst und davor schützt, soll für 

Rechtssicherheit sorgen, gesellschaft-

liche Teilhabe und gleichberechtigtes 

Zusammenleben fördern. Es stärkt somit 

den Schutz der Würde jeder und jedes 

Einzelnen, mit dem Ziel der tatsächli-

chen Gleichbehandlung aller Menschen 

in unserem Land. 

Die vorliegende Ausgabe von Tangram 

geht der Rolle von Recht, Demokratie, 

Ethik und auch von Religionsgemein-

schaften im Kampf gegen Rassismus 

und bei der Wiederherstellung der 

Menschenwürde nach. Die Herange-

hensweise aus unterschiedlichen Per-

spektiven verdeutlicht, dass die Würde 

des Menschen sowohl ein Prinzip, ein 

Wert als auch eine kollektive Verant-

wortung ist. 

Menschenwürde ist nicht nur Aufgabe 

und Angelegenheit von Institutionen: Sie 

geht jede und jeden von uns an. Nehmen 

wir gemeinsam diese Verantwortung 

wahr, um eine Gesellschaft zu gestalten, 

die auf Respekt, Gleichheit und Gerech-

tigkeit beruht.

Editorial
Ursula Schneider Schüttel
Präsidentin der EKR



6 TANGRAM 49

français

« La dignité humaine doit être respectée 

et protégée. » L’art. 7 de la Constitution 

fédérale engage expressément la Suisse 

à protéger la dignité humaine et à en 

faire un objectif essentiel de notre socié-

té. Si cette disposition constitutionnelle 

n’en donne pas de définition, il est géné-

ralement admis que la dignité est à l’ori-

gine des droits fondamentaux reconnus 

à tout être humain.

Le respect de la dignité implique que nul 

ne doit faire l’objet d’actes dégradants, 

ni être traité différemment des autres en 

raison de certaines caractéristiques. Au 

quotidien, j’associe la notion de dignité 

à la manière dont nous, mon entourage 

et moi, traitons les autres, c’est-à-dire 

à la manière dont nous les considérons. 

Reconnaître la dignité, c’est respecter 

mon interlocuteur, le traiter avec respect. 

Cela signifie également défendre l’égali-

té en droit et l’égalité de traitement, ce 

qui revient à lutter contre toute forme de 

discrimination.

Le racisme, quelle que soit sa forme, 

implique le dénigrement d’autrui, un 

mépris fondamental pour les droits des 

personnes. Une société telle que la nôtre, 

qui a inscrit la protection de la dignité 

dans sa Constitution, se doit de lutter 

contre les discriminations raciales. Le 

racisme n’y a pas sa place.

La protection de la dignité humaine est 

un élément central du travail de la CFR. 

En cette année 2025, nous célébrons le 

30e  anniversaire de notre engagement 

contre le racisme. Ce bel anniversaire, 

qui me remplit de fierté au vu du bon 

fonctionnement de l’organisation malgré 

des ressources limitées, est l’occasion 

pour moi de témoigner ma reconnais-

sance à mes deux prédécesseurs pour 

leur engagement résolu. Cela dit, l’ave-

nir me laisse quelque peu perplexe. Car 

le racisme est toujours très présent 

en Suisse, même s’il n’est pas toujours 

visible, notamment sous sa forme struc-

turelle. Il faut nous rendre à l’évidence : 

l’engagement de la CFR restera néces-

saire dans les prochaines décennies. Les 

guerres et les autres atrocités ont clai-

rement démontré, ces dernières années, 

qu’il y aura toujours des obstacles à 

une cohabitation pacifique et égalitaire 

dans une société plurielle. La situa-

tion géopolitique actuelle, marquée par 

des conflits et de fortes tensions, a des 

répercussions directes sur notre pays : 

elle alimente la montée du racisme anti-

musulman, de l’antisémitisme et d’autres 

formes de rejet. Cela montre à quel point 

il est indispensable de lutter contre les 

discours polarisants.

La sensibilisation à ces discours et 

aux discriminations prédominantes qui  

remettent en question la cohésion so

ciale reste une mission centrale pour 

la CFR. La cohabitation au sein d’une 

société pluraliste et diversifiée repose 

sur la protection et le respect de la 

dignité humaine. L’égalité de traitement 

n’est-elle pas le fondement d’une socié-

té démocratique, forte et régie par l’État 

de droit ? C’est dans cette optique que la 

CFR a lancé, à l’occasion de son anniver-

saire, un manifeste appelant à l’adoption 

d’une loi générale la matière. Englobant 

toutes les formes de discrimination, cette 

loi doit garantir la sécurité juridique, 

améliorer la participation sociale et favo-

riser le vivre-ensemble. Elle contribuera 

à protéger la dignité de chacune et de 

chacun et à assurer une égalité de trai-

tement effective dans notre pays.

Le présent numéro de Tangram examine 

le rôle du droit, de la démocratie, de 

l’éthique et des communautés reli-

gieuses dans la lutte contre le racisme et 

la réaffirmation de la dignité. En abordant 

ces aspects sous différents angles, ce 

dossier montre clairement que la digni-

té humaine est à la fois un principe, une 

valeur et une responsabilité collective.

La dignité ne relève pas seulement des 

institutions : elle nous concerne toutes et 

tous. C’est en assumant cette responsa-

bilité collectivement que nous construi-

rons une société fondée sur le respect, 

l’égalité et la justice.

Éditorial
Ursula Schneider Schüttel
Présidente de la CFR



7TANGRAM 49

italiano

L’articolo 7 della Costituzione fede-

rale recita: «La dignità della persona 

va rispettata e protetta». La Svizze-

ra si impegna dunque esplicitamente a 

proteggere la dignità umana e lo dichia-

ra come obiettivo fondamentale della 

nostra società. Il significato preciso di 

«dignità umana» non è spiegato nell’ar-

ticolo costituzionale: è tuttavia gene-

ralmente riconosciuto che costituisce 

il punto di partenza per la concretizza-

zione degli altri diritti fondamentali, che 

vanno garantiti a ognuno.

Rispettare la dignità umana significa non 

denigrare una persona e non riservarle 

un trattamento diverso perché presenta 

determinate caratteristiche. Nella vita 

quotidiana, associo questo concetto 

al modo in cui noi, io o chi mi circonda, 

interagiamo con gli altri. Per me, digni-

tà umana significa rispettare la persona 

che ho di fronte, trattarla con riguardo. 

Significa anche difendere il principio 

della parità di diritti e di trattamento – il 

che, per me, si traduce nell’impegnar-

mi personalmente contro ogni forma di 

discriminazione.

In tutte le sue manifestazioni, il razzismo 

è una forma estrema di denigrazione 

dei propri simili, in quanto comporta un 

fondamentale disprezzo dei diritti umani. 

E una società come la nostra – il cui 

obiettivo dichiarato, sancito nella Costi-

tuzione federale, è proteggere la dignità 

umana – deve combattere le discrimina-

zioni razziali. Perché nella nostra società 

non c’è posto per il razzismo.

La protezione della dignità umana è un 

elemento centrale del lavoro della CFR. 

Nel 2025 festeggiamo 30 anni di impe-

gno contro il razzismo. Da un lato è un 

bel traguardo, che mi riempie di orgo-

glio se considero quanto sia rodata e 

funzionante la nostra struttura orga-

nizzativa (nonostante le risorse limita-

te). Un traguardo che non sarebbe stato 

possibile raggiungere senza il lavoro 

di chi mi ha preceduta e a cui va la mia 

gratitudine. Dall’altro, guardando al futu-

ro, nutro anche grandi preoccupazioni. Il 

razzismo è tuttora presente in Svizzera, 

ovunque, anche se spesso meno visibile, 

ad esempio nel caso del razzismo strut-

turale. Siamo realisti: l’impegno della CFR 

continuerà a essere necessario anche 

nei prossimi decenni. Proprio negli ulti-

mi anni, le guerre e altre atrocità hanno 

chiaramente dimostrato che l’obiettivo 

di una convivenza pacifica e paritaria in 

una società pluralistica si troverà sempre 

dinanzi a nuove sfide. Gli effetti dell’at-

tuale situazione geopolitica, caratteriz-

zata da conflitti e forti tensioni, si sento-

no anche nel nostro Paese, in quanto 

stanno favorendo l’avanzata del razzi-

smo antimusulmano, dell’antisemitismo e 

di altre forme di rifiuto. Questo evidenzia 

ancora una volta quanto sia essenziale 

lottare contro i discorsi polarizzanti.

Sensibilizzare a questo genere di discor-

si e alle forme di discriminazione predo-

minanti, che rimettono in questione la 

coesione sociale, rimarrà pertanto un 

compito centrale della CFR. La convi-

venza in una società pluralistica ed 

eterogenea presuppone la protezione e 

il rispetto della dignità umana. La parità 

di trattamento è alla base di una società 

democratica, forte e fondata sullo Stato 

di diritto. È con questa convinzione che, 

in occasione del suo trentesimo anni-

versario, la CFR ha pubblicato il Manife-

sto per una legge generale sulla parità di 

trattamento. Questa legge, che prevede 

una protezione completa contro tutte le 

forme di discriminazione, deve garan-

tire la certezza del diritto e favorire la 

partecipazione e la convivenza sociali. In 

questo modo contribuirà a rafforzare la 

protezione della dignità di ognuno e ad 

assicurare un’effettiva parità di tratta-

mento nel nostro Paese.

Il presente numero di Tangram approfon-

disce il ruolo del diritto, della democrazia, 

dell’etica e anche delle comunità religio-

se nella lotta contro il razzismo e nella 

riaffermazione della dignità umana. 

L’approccio multiprospettico scelto per  

trattare questi aspetti permette di 

mostrare chiaramente che la dignità 

umana è un principio, un valore e anche 

una responsabilità collettiva.

La dignità umana non è un compito o una 

questione che riguarda soltanto le isti-

tuzioni: è qualcosa che riguarda ognu-

no di noi. Assumiamoci insieme questa 

responsabilità per costruire una società 

basata sul rispetto, sull’uguaglianza e 

sulla giustizia.

Editoriale
Ursula Schneider Schüttel
Presidente della CFR



DOSSIER

Rassismus – ein Angriff auf die Menschenwürde

Racisme – une atteinte à la dignité

Razzismo – un attacco alla dignità



9TANGRAM 49

Was ist Menschenwürde? Sie kann 

zunächst einmal so umschrieben werden, 

dass sie den Menschen zum Menschen 

macht und dass sie die Abgrenzung der 

Menschen von anderen Lebewesen und 

von materialen Objekten markiert. Dieser 

Versuch, Menschenwürde inhaltlich zu 

erfassen, bleibt jedoch im Kreis gefan-

gen. Ein weiterer Ansatz der begriffli-

chen Festlegung könnte darin bestehen, 

positiv zu bestimmen, was den Menschen 

auszeichnet, und die Menschenwürde an 

Fähigkeiten wie Vernunft oder Merkmale 

wie Anerkennung zu knüpfen. Dieser 

Weg der Bedeutungsklärung birgt jedoch 

das Risiko einer diskriminierenden Wir-

kung. Zum Beispiel dann, wenn man –  

wie Immanuel Kant – die Menschenwürde 

an der Vernunftbegabung, Moralfähig-

keit und Autonomie des Menschen fest-

macht. Wer in diesen Fähigkeiten ein-

geschränkt ist, diese nicht aktiv nutzen 

kann oder gar nicht darüber verfügt –  

etwa Menschen mit Behinderungen, 

Komapatientinnen und -patienten oder 

Embryos – könnte diskriminiert werden. 

Weil die Menschenwürde jegliches Dis-

kriminierungspotenzial ausschliesst, ist 

eine hohe Sensibilität für mögliche dis-

kriminierende Elemente in der theore-

tischen Auseinandersetzung mit Men-

schenwürde bedeutend.

Negative Bestimmungen von Menschen-

würde, die von der Verletzung der Men-

schenwürde ausgehen, können hingegen 

begriffliche Orientierung bieten, ohne 

dabei in die Falle des Risikos einer poten-

ziellen Diskriminierung zu tappen. Ein 

negativer Menschenwürdebegriff muss 

keine Auskunft darüber geben, welche 

Fähigkeiten oder welche Eigenschaften 

den Menschen zum Träger von Men-

schenwürde machen. Vielmehr baut der 

negative Zugang zur Menschenwürde 

auf den Verletzungen von Menschen-

würde auf, welche die Menschen erleiden 

bzw. erleiden könnten und welche been-

det, unterbunden und verhindert werden 

müssen. Negative Menschenwürde-

konzepte teilen mit positiven Ansätzen 

ihr konzises und materiell bestimmtes 

Verständnis von Menschenwürde. Dabei 

bleiben sie bewusst zurückhaltend – aus 

Achtung vor der kulturellen, philosophi-

schen, religiösen und weltanschaulichen 

Vielfalt. Diese manifestiert sich unter 

anderem im Menschenrecht auf Gedan-

ken-, Gewissens- und Religionsfreiheit 

sowie im Menschenrecht auf Nichtdis-

kriminierung. Entsprechend belassen es 

negative Bestimmungen von Menschen-

würde meist dabei, sie in formalen Aus-

sagen begrifflich zu umreissen.  

Ethische Begründung der 

Menschenwürde 

Solche begrifflichen Konturenskizzen 

lassen eine ethische Begründung der 

Menschenwürde mit dem Prinzip der 

Verletzbarkeit erahnen. Diese beinhal-

tet erstens die Selbstwahrnehmung der 

Menschen in ihrer eigenen Verletzbar-

keit: So wissen beispielsweise gesunde 

Menschen, dass sie in der Zukunft krank 

werden könnten. 

Zweitens eröffnet sich den Menschen, 

wenn ihre eigene Verletzbarkeit für sie 

präsent wird, ex negativo die «Erste- 

Person-Perspektive» und das «Selbst

verhältnis». Die Erste-Person-Perspektive  

zeigt den Menschen, dass sie als «Ich» 

Subjekt der Selbstwahrnehmung sind, 

die ihnen einen Zugang zu ihrer Ver-

letzbarkeit bietet. Diese anthropologi-

sche Grundsituation der Verletzbarkeit 

erleben sie jeweils als das Ich-Subjekt, 

also der ersten Person Singular. Darü-

ber hinaus interpretieren die Menschen 

diese Situation so, dass ihre Handlungen, 

Entscheidungen, ihr Leiden und ihr Leben 

auf sie selbst als jeweiliges Ich-Subjekt 

zurückgehen. Die Menschen verhalten 

sich zu sich selbst. Das Selbstverhält-

nis beschreibt die Fähigkeit, sich zu sich 

selbst in Beziehung setzen zu können.

Drittens erschliesst sich den Menschen, 

dass auch die Erste-Person-Perspektive 

selbst und das Selbstverhältnis von der 

Verletzbarkeit dominiert werden. Wenn 

beispielsweise ein Mensch stirbt, bedeu-

tet dies auch das Ende der Ersten-Per-

son-Perspektive und des Selbstverhält-

nisses.

Viertens geht es auf diesen Bewusst-

werdungsprozess ihrer Verletzbarkeit 

und ihrer Erste-Person-Perspektive 

zurück, dass sich die Menschen in einem 

Selbstverhältnis und in einem Verhält-

nis zu allen anderen Menschen verorten 

können. Dabei wird ihnen klar, dass nicht 

nur sie verletzbar sind, sondern dass sie 

DOSSIER Menschenwürde und Rassismus
Was macht den Menschen zum Menschen, und wie lässt sich die Menschenwürde 

ethisch begründen? Diesen Fragen widmet sich der nachfolgende Beitrag. Darüber 

hinaus zeigt er auf, weshalb Menschenwürde und Freiheit als ethische Prinzipien 

aller Prinzipien jegliche Legitimität von Rassismus ausschliessen. 

Peter G. Kirchschläger



10 TANGRAM 49

diese Verletzbarkeit mit allen anderen 

Menschen teilen.

Fünftens ist dies der Schlüssel dafür, 

dass Menschen durch das Bewusst-

sein der eigenen Verletzbarkeit und der 

aller anderen erkennen, was sie ver-

bindet: Sie teilen nicht nur die Verletz-

barkeit, sondern auch die je individuelle 

Erste-Person-Perspektive sowie das 

je individuelle Selbstverhältnis: Jeder 

Mensch ist Subjekt seines Lebens. Als 

Folge erschliesst sich den Menschen 

die Gleichheit aller Menschen – in ihrer 

Verletzbarkeit, ihrer Erste-Person-Per-

spektive und ihrem Selbstverhältnis. 

Die Erste-Person-Perspektive und das 

Selbstverhältnis erkennen die Menschen 

damit als Bedingung dafür, überhaupt als 

Mensch leben zu können.

Sechstens sind sich Menschen ihrer Ver-

letzbarkeit bewusst, wissen aber gleich-

zeitig nicht, ob und wann sich diese 

Verletzbarkeit manifestiert und in eine 

konkrete Verletzung oder Übertretung 

umschlägt. Deshalb sind sie bereit, allen 

Menschen die Erste-Person-Perspektive 

und das Selbstverhältnis auf der Grund-

lage der Gleichheit aller Menschen zuzu-

gestehen, weil dies für sie die rationalste, 

klügste und vorteilhafteste Lösung im 

Dienst ihrer eigenen Interessen dar-

stellt. Anders gesagt: Sie gestehen allen 

Menschen Würde zu, um sich selbst 

und alle anderen zu schützen, weil die 

Verletzbarkeit auch die Erste-Person-

Perspektive und das Selbstverhältnis 

betrifft. Diese Achtung der Menschen-

würde soll einerseits die Transformation 

der Verletzbarkeit in eine konkrete Ver-

letzung vermeiden und andererseits – im 

Falle einer solchen Transformation – eine 

Wiedergutmachung ermöglichen. Die 

Menschen sind sich dabei bewusst, dass 

die Achtung der Menschenwürde auch 

entsprechende Pflichten umfasst, denn 

es handelt sich nicht um einen exklu-

siven Anspruch (zum Beispiel «Peter G. 

Kirchschläger-Würde»), sondern um die 

Würde, die allen Menschen gleichermas-

sen zusteht.

Siebtens lässt sich erkennen, dass die 

Verletzbarkeit an sich keine moralische 

Qualität aufweist, sondern dass das 

Prinzip der Verletzbarkeit mit der Erste-

Person-Perspektive und dem Selbst-

verhältnis als moralischem Anspruch 

normativ geladen ist. Es betrifft alle 

Menschen und unterscheidet sie von 

allen anderen Lebewesen. Im Prinzip 

der Verletzbarkeit erschliesst sich die 

Menschenwürde, die sich die Menschen 

gegenseitig zusprechen. Daher besitzen 

Menschen ihre Würde nicht aufgrund 

ihrer Verletzbarkeit, sondern weil sie sich 

mit ihr und ihrer Relevanz auseinander-

setzen, weil sie sich der Erste-Person-

Perspektive und des Selbstverhältnis-

ses von sich und allen anderen bewusst 

werden und diese als Bedingung der 

Möglichkeit eines Lebens als Mensch 

erkennen – im Sinne des Prinzips der 

Verletzbarkeit.

Nach diesem Prinzip lässt sich die Men-

schenwürde begrifflich erfassen und 

begründen, ohne darlegen zu müssen, 

welche Eigenschaften allen Menschen 

Achtung verschaffen, d. h. welche 

Eigenschaften den Menschen als sol-

chen ausmachen. Zudem kann dieses 

Begründungsfundament mit Verlet-

zungserfahrungen verbunden werden, 

die neu entstehen – etwa durch tech-

nologischen Fortschritt – oder in unter-

schiedlichen Kulturen, Traditionen, 

Philosophien, Religionen und Weltan-

schauungen auftreten. Das Prinzip der 

Verletzbarkeit bietet dabei vielfältige 

und vielschichtige Anknüpfungspunkte. 

So erweist sich dieses Begründungs-

fundament ex negativo als anschluss-

fähig sowohl für religiöse als auch für 

säkulare Konzeptionen von Menschen-

würde.

Funktionen der Menschenwürde 

und Prinzipien der Ethik

Eine begriffliche Annäherung an die 

Menschenwürde kann auch dadurch 

gelingen, indass man sich die Funktio-

nen der Menschenwürde vor Augen führt 

– beispielsweise durch dass Bewusst-

machen der Voraussetzungen für die 

Beschäftigung mit ethischen Fragen. In 

jenem Moment, in dem Ethik ein Thema 

wird – etwa, wenn ein moralisches Pro-

blem auftritt – sollten bei den an dem 

Diskurs über Ethik Beteiligten zwei Vor-

bedingungen gedacht werden:

1.  Die Gesprächsteilnehmenden sollten 

mit Freiheit gedacht werden, weil sonst 

die Auseinandersetzung mit Ethik und 

mit ethischen Themen keinen Sinn ergibt: 

Ohne Freiheit stellt sich die Frage nach 

dem, was wir tun sollen, gar nicht. Das 

ethische Prinzip der Freiheit macht Nor-

men notwendig. Die Freiheit, zwischen 

ethisch richtig und falsch bzw. ethisch 

gut und schlecht zu wählen, begründet 

die Moralfähigkeit der Menschen sowie 

die Notwendigkeit von Ethik und Recht. 

Anders gesagt: In dem Moment, in dem 

man über ethische Fragen nachzuden-

ken oder zu sprechen beginnt, sollte man 

die Gesprächsteilnehmenden bereits mit 

Freiheit denken.

2.  Die Gesprächsteilnehmenden soll-

ten als Menschen – als Trägerinnen und 

Träger von Menschenwürde – gedacht 

werden. Nur das ethische Prinzip der 

Menschenwürde verleiht dem Diskurs 

und der Reflexion über Ethik Basis und 

Rahmen zugleich. Dies, indem es die Ein-

zigartigkeit von Menschen festschreibt, 

sie von materiellen Objekten und ande-

ren Lebensformen unterscheidet und es 

absolut verbietet, Menschen ein Preis-

schild anzuheften und sie als reine Mittel 

zu einem anderen Zweck zu instrumen-

talisieren. «Everybody matters» – jeder 

Mensch zählt!

Zur Veranschaulichung dieser zweiten 

Vorbedingung soll Folgendes dienen, das 

drei konzeptionelle Vorausbeschrän-

kungen kennt (erstens denkt hier ein 

Mensch aus menschlicher Perspektive 

über Tiere nach; zweitens bewegen 

sich diese Überlegungen innerhalb der 

Grenzen menschlicher Vernunft; drit-

tens bildet dies den heutigen Stand der 

Forschung ab): In der Regel diskutieren 

wir ethische Fragen beispielsweise nicht 

mit einem Goldfisch… Ethik macht keinen 



11TANGRAM 49_Dossier

Sinn, ohne das Gegenüber als Menschen 

– also mit Menschenwürde – wahrzu-

nehmen. 

Rassismus als Attacke auf die 

Menschenwürde 

Die bisherigen Überlegungen erlauben 

eine Skizze des Verhältnisses zwischen 

Menschenwürde und Rassismus aus 

ethischer Sicht. Amnesty International 

definiert Rassismus wie folgt: «Rassis-

mus ist ein Angriff auf die universellen 

Menschenrechte an sich. Er verleugnet 

eines der Grundprinzipien der Allgemei-

nen Erklärung der Menschenrechte –  

nämlich, dass alle Menschen frei und 

gleich an Würde und Rechten geboren 

sind. Rassismus verweigert Menschen 

systematisch die Ausübung ihrer Grund-

rechte unter dem Vorwand der Hautfarbe, 

der ‹Rasse› oder ethnischen Herkunft, 

der nationalen oder auch der sozialen 

Herkunft. Deshalb ist Rassismus eine 

Bedrohung für alle Menschenrechte – 

seien es die bürgerlichen und politischen 

oder die wirtschaftlichen, sozialen oder 

kulturellen Rechte.» In anderen Worten: 

Rassismus erweist sich als eine Attacke 

auf die Menschenwürde, da er danach 

strebt, einen Keil zwischen Menschen 

zu treiben und eine Ungleichheit unter 

Menschen an einer Stelle vertreten zu 

können, wo aber alle Menschen gleich 

sind: in ihrem Menschsein. Die Men-

schenrechte geben mit ihrem Prinzip 

der Unteilbarkeit eindeutig vor, dass alle 

Menschenrechte optimal zu realisieren 

sind, da sie zum Schutz des physischen 

Überlebens und der Menschenwürde 

beitragen. Ein Menschenrecht darf nicht 

so ausgeübt werden, dass es ein ande-

res Menschenrecht untergräbt. So darf 

das Menschenrecht auf Meinungsäus-

serungsfreiheit nicht zur rassistischen 

Diskriminierung missbraucht und somit 

das Menschenrecht auf Nichtdiskrimi-

nierung verletzt werden, sondern die 

spezifischen Menschenrechte müssen 

Hand in Hand gehen und sind miteinan-

der zu denken.

Die oben eingeführte Begründung der 

Menschenwürde auf der Basis des Prin-

zips der Verletzbarkeit verunmöglicht es, 

Menschen im Hinblick auf ihren Anspruch 

auf Würde unterschiedlich zu bewerten. 

Denn bei der Auseinandersetzung mit 

der jeweils eigenen Verletzbarkeit drängt 

sich aufgrund der damit verbundenen 

Ungewissheiten der Schutz der Würde 

aller Menschen als klügste und ratio-

nalste Option auf, um die eigenen Inte-

ressen zu verfolgen. Hier bleiben weder 

Gründe noch Platz für Rassismus.

Die begriffliche Annäherung über Funk-

tionen der Menschenwürde als eines 

der beiden Prinzipien aller Prinzipien der 

Ethik zeigt deutlich: Die zwei genann-

ten Grundvoraussetzungen für einen 

Ethikdiskurs erfordern eine Ausweitung 

von den Diskursbeteiligten hin zu allen 

Menschen bzw. eine Unterbindung von 

rassistisch motivierter Ungleichheit: Alle 

Menschen sind mit Freiheit und als Träger 

von Menschenwürde zu denken. 

Dies ist notwendig, weil, durch die 

Umkehr der Beweislast, 

•	 �keine «guten Gründe» aufgeführt 

werden können, warum die an dem 

Ethikdiskurs beteiligten Menschen 

von allen anderen Menschen hinsicht-

lich des Besitzes von Freiheit zu diffe-

renzieren wären; 

•	 �keine «guten Gründe» aufgeführt wer-

den können, warum die an dem Ethik-

diskurs beteiligten Menschen von allen 

anderen Menschen hinsichtlich der 

Menschenwürde abzugrenzen wären. 

Vom Gegenüber im Diskurs werden also 

«gute Gründe» verlangt, die gegen 

diese Ausweitung der «Freiheit der am 

Ethikdiskurs Beteiligten» sowie der 

«Menschenwürde der am Ethikdiskurs 

Beteiligten» auf die Freiheit und Men-

schenwürde aller Menschen sprechen 

würden. «Gute Gründe» bedeutet, dass 

es denkbar sein muss, dass alle Men-

schen in ihrer effektiven Freiheit und 

Autonomie sowie in ihrer vollen Gleich-

heit diesen Gründen zustimmen würden 

– innerhalb eines Denkmodells und nicht 

innerhalb einer realen weltweiten Volks-

abstimmung. Es erweist sich als unmög-

lich, entsprechende «gute Gründe» 

gegen diese Ausweitung auf alle Men-

schen zu finden. Freiheit und Menschen-

würde aller Menschen sind demnach als 

Bedingungen der Möglichkeit von Ethik 

zu verstehen – als die zwei Prinzipien 

aller Prinzipien – was eine mögliche ethi-

sche Legitimität von Rassismus verneint.

Menschenwürde als kategori-

sches Rechtsprinzip

Über die Ethik hinaus wirkt die Men-

schenwürde auf das Recht. Die Men-

schenwürde bildet nicht nur den Rahmen 

für positives Recht, sondern stellt auch 

die Grundbedingung für seine Legitimität 

dar. Die Menschenwürde als kategori-

sches Rechtsprinzip schafft konstitutive 

Vor- und Rahmenbedingungen, damit 

aus Verschiedenheit auch Wirklichkeit 

und damit auch gegen Widerstand legi-

time Vielfalt wird – insbesondere durch 

die Delegitimierung und Unterbindung 

von Rassismus. 

Innerhalb der Ethik kommt der Men-

schenwürde eine besondere Rolle bei der 

Interaktion zwischen Ethik und Recht zu. 

Dieses Zusammenspiel ist davon geprägt, 

dass Ethik in Recht gegossen werden 

kann, Recht auf ethische Begründung 

angewiesen ist und schliesslich die kon-

tinuierliche kritische Überprüfung durch 

die Ethik braucht, um nicht nur legal, son-

dern auch legitim zu sein und zu bleiben. 

Der Philosoph Arnd Pollmann hält dazu 

fest: «Die politischen Leitideen der Men-

schenrechte und der Menschenwürde 

sind der Welt nicht einfach fraglos vor-

gegeben. Vielmehr müssen sie stets aufs 

Neue gegen staatliche Willkürherrschaft, 

autoritäre Abwehr und bisweilen eben 

auch gegen akademisch-intellektuelle 

Nekrologe verteidigt und hochgehalten 

werden – nur dann kommt diesen Ideen 

auch weiterhin politische Realität zu.»

Ethik macht keinen Sinn, 
ohne das Gegenüber 
als Menschen – also 
mit Menschenwürde – 
wahrzunehmen. 



12 TANGRAM 49_Dossier

Der Theologe und Philosoph Peter G. Kirch-

schläger ist Professor für Theologische Ethik 

und Leiter des Instituts für Sozialethik ISE der 

Universität Luzern sowie Gastprofessor an der 

ETH Zürich.  

 

peter.kirchschlaeger@unilu.ch

BIBLIOGRAFIE

Amnesty International Österreich, Definition, 

Was ist Rassismus? https://www.amnesty.at/

themen/rassismus/was-ist-rassismus/#ras-

sismus-definition (5.5.2025).

Appiah, Kwame Anthony, Cosmopolitanism, 

ethics in a world of strangers, New York 2006, 

144.

Bayertz, Kurt, «Die Idee der Menschen

würde», Probleme und Paradoxien, in: Archiv 

für Rechts- und Sozialphilosophie 81 (1995), 

465–481. 

Höffe, Otfried, Kategorische Rechtsprinzipien, 

Frankfurt am Main 1990, 11.

Höffe, Ottfried, «Wessen Menschenwürde?» in: 

Geyer, Christian (Hg.), Biopolitik, Frankfurt am 

Main 2001, 65–72. 

Honnefelder, Ludger, «Theologische und 

metaphysische Menschenrechtsbegründun-

gen», in: Pollman, Arnd/Lohmann, Georg (Hg.), 

Menschenrechte. Ein interdisziplinäres Hand-

buch, Stuttgart 2012, 171–178, 171–172. 

Kirchschläger, Peter G., Ethisches Entscheiden, 

Baden-Baden 2023.

Kant, Immanuel, «Grundlegung zur Metaphysik 

der Sitten. (Bd. VII)», in: Weischedel, Wilhelm 

(Hg), Kant, Werke in zwölf Bänden. Theorie- 

Werkausgabe, Frankfurt am Main 1974, 69.

Kirchschläger, Peter G., Menschenrechte und 

Religionen. Nichtstaatliche Akteure und ihr 

Verhältnis zu den Menschenrechten (Gesell-

schaft – Ethik – Religion Band 7), Münster 

2016.

Kirchschläger, Peter G., «Menschenrechte als 

ethischer Referenzpunkt Theologischer Ethik, 

Philosophischer Ethik und positiven Rechts», 

in: Joerden, Jan C./Schuhr, Jan C. (Hg.), Jahr-

buch für Recht und Ethik / Annual Review of 

Law and Ethics 30/1, Berlin 2022, 41–70.

Kirchschläger, Peter G., «Wie können 

Menschenrechte begründet werden? Ein 

für religiöse und säkulare Menschenrechts-

konzeptionen anschlussfähiger Ansatz» 

(ReligionsRecht im Dialog. Band 15), Münster 

2013. 

Margalit, Avishai, The Decent Society, 

Cambridge 1996; Andorno, Roberto, «Four 

Paradoxes of Human Dignity». in: Joerden, 

Jan C./Hilgendorf, Eric/Petrillo, Natalia/Thie-

le Felix (Hg.), Menschenwürde und moderne 

Medizintechnik, Baden-Baden 2011, 131–139.

Pollmann, Arnd, Menschenrechte und 

Menschenwürde. Zur philosophischen Bedeu-

tung eines revolutionären Projekts, Frankfurt 

am Main 2022. 

Spaemann, Robert, «Der Begriff der 

Menschenwürde, in: Böckenförde», Ernst-

Wolfgang/Spaemann, Robert (Hg.), Menschen-

rechte und Menschenwürde, Stuttgart 1987, 

295–316. 



13TANGRAM 49_Dossier

Qu’est-ce que la dignité humaine ? On  

peut tout d’abord la définir comme ce qui 

rend humain l’être humain et le démarque 

des objets inanimés et des autres êtres 

vivants. Mais cette façon de comprendre 

la dignité risque de tourner court. Une 

autre approche consiste à définir positi-

vement ce qui caractérise l’être humain 

et rattacher la dignité à des capacités 

telles que celle de reconnaître l’autre 

comme soi ou de faire usage de la raison. 

Cela ne va pas sans risque de discrimi-

nation. Par exemple, lorsque, à l’instar 

d’Emmanuel Kant, on lie la dignité à la 

raison, à la capacité morale et à l’auto-

nomie, tout être qui se trouve limité dans 

ces capacités, incapable de les utiliser ou 

qui en est dépourvu risque d’être exclu 

du statut d’être humain, par exemple du 

fait de son handicap, d’un coma ou de 

son stade de développement (embryon). 

Parce que la dignité exclut par principe 

toute discrimination potentielle, il importe 

de faire preuve d’une grande sensibilité 

à l’égard de tout élément discriminatoire 

dans l’approche théorique adoptée pour 

la définir.

Les définitions de la dignité humaine qui 

procèdent par exclusion, en partant de 

ce qui l’enfreint, ont l’avantage de ne pas 

courir le risque de produire ce type de 

discrimination, parce qu’elles n’ont pas 

à préciser quelles capacités ou quelles 

caractéristiques font de l’être humain 

un sujet jouissant de la dignité. Une telle 

approche fait fond, au contraire, sur les 

atteintes à la dignité que les personnes 

subissent ou pourraient subir, qu’il faut 

éliminer ou empêcher de survenir. Les 

conceptions procédant par exclusion (ou 

négatives) partagent avec les approches 

dites positives une compréhension 

concise et matériellement déterminée 

de la dignité humaine. Elles restent déli-

bérément prudentes, par respect pour 

la diversité – culturelle, philosophique, 

religieuse ou idéologique. Ce respect 

se concrétise notamment dans le droit 

à la liberté de pensée, de conscience et 

de religion, ainsi que dans le droit de ne 

pas être discriminé. C’est pourquoi les 

conceptions dites négatives de la dignité 

se bornent généralement à l’énonciation 

d’une définition formelle.

Fondement éthique de la dignité 

humaine

Ces esquisses conceptuelles permettent 

d’entrevoir une justification éthique de la 

dignité humaine fondée sur le principe de 

la vulnérabilité. 

1.  Par vulnérabilité, il faut entendre la 

perception que les êtres humains ont 

d’eux-mêmes : les personnes en bonne 

santé savent par exemple qu’elles pour-

raient un jour tomber malades.

2.  Lorsqu’ils prennent conscience de 

la vulnérabilité qui les caractérise, les 

êtres humains découvrent ex negativo la 

« perspective de la première personne » 

et le « rapport à soi ». La perspective de 

la première personne leur révèle qu’ils 

sont le sujet de la perception qu’ils ont 

d’eux-mêmes et qui leur donne accès à 

leur vulnérabilité. Ils font l’expérience de 

cette situation anthropologique fonda-

mentale de vulnérabilité en tant que sujet 

« je », à la première personne du singu-

lier. De plus, ils interprètent cette situa-

tion de telle manière que leurs actions, 

leurs décisions, leurs souffrances et leur 

vie leur apparaissent comme le résultat 

de leur propre action. Le rapport à soi 

désigne la capacité d’être en relation 

avec soi-même.

3.  Les êtres humains prennent cons-

cience que la perspective de la première 

personne et le rapport à soi sont 

eux-mêmes dominés par la vulnérabilité.  

Ainsi, lorsque meurt un être humain, 

prennent fin aussi la perspective de la 

première personne et le rapport à soi.

4.  C’est parce qu’ils prennent cons-

cience de leur vulnérabilité et de la pers-

pective de la première personne que 

les individus peuvent se situer dans un 

rapport à soi et une relation aux autres. 

Ils comprennent alors qu’ils ne sont pas 

les seuls à être vulnérables, mais qu’ils 

partagent cette vulnérabilité avec tous 

les autres humains.

5.  La clé qui permet aux êtres humains, 

conscients de leur propre vulnérabilité 

et de celle de tous les autres, de recon-

naître ce qui les unit consiste en ce qu’ils 

partagent non seulement cette vulné-

rabilité, mais aussi, chacun à sa façon, la 

perspective de la première personne et 

Dignité humaine et racisme
Qu’est-ce qui rend humain l’être humain et comment fonder la dignité humaine  

sur le plan éthique ? C’est à ces deux questions que le présent article est consacré.  

Il montre aussi en quoi la dignité humaine et la liberté, en tant que principes 

éthiques régissant tous les autres principes, privent le racisme de toute légitimité.

Peter G. Kirchschläger



14 TANGRAM 49_Dossier

un rapport à soi : chacun est sujet de sa 

propre vie. Ils prennent ainsi conscience 

de l’égalité de tous les êtres humains.

Ils reconnaissent la perspective de la 

première personne et le rapport à soi 

comme conditions sine qua non de 

l’existence humaine.

6.  Bien que conscients de leur vulné-

rabilité, les êtres humains ne savent ni 

si cette vulnérabilité se manifestera, ni 

quand elle se traduira par une atteinte 

ou une violation concrète. C’est pour-

quoi ils sont prêts à reconnaître aux 

autres sans distinction la perspective de 

la première personne et le rapport à soi, 

car cela représente pour eux la solution 

la plus rationnelle, la plus sage et la plus 

avantageuse pour leur propre intérêt. 

En d’autres termes, ils reconnaissent à 

tous les êtres humains la dignité pour se 

protéger eux-mêmes et tous les autres, 

car la vulnérabilité affecte également la 

perspective de la première personne et 

le rapport à soi. Le respect de la dignité 

humaine vise, d’une part, à éviter qu’une 

violation ne concrétise cette vulnérabilité 

et, d’autre part, à permettre réparation en 

cas de violation. Les êtres humains sont 

en effet conscients que le respect de la 

dignité humaine entraîne également des 

devoirs. Il ne s’agit pas d’un droit exclu-

sif (par exemple « la dignité de Peter G. 

Kirchschläger »), mais de la dignité dont 

tous les êtres humains jouissent de 

manière égale.

7.  Ce qui précède fait apparaître que 

la vulnérabilité en soi ne revêt aucune 

qualité morale, mais que le principe de la 

vulnérabilité, en tant qu’exigence morale 

associée à la perspective de la première 

personne et au rapport à soi, est chargé 

de sens normatif. Ce principe concerne 

tous les êtres humains et les distingue 

de tous les autres êtres vivants. Il révèle 

la dignité que les êtres humains s’ac-

cordent mutuellement. Par conséquent, 

les êtres humains ne possèdent pas 

leur dignité en raison de leur vulnéra-

bilité, mais parce qu’ils se confrontent à 

celle-ci et à sa pertinence, parce qu’ils 

prennent conscience de la perspective 

de la première personne et du rapport 

à soi – tant pour eux-mêmes que pour 

les autres –, et qu’ils y reconnaissent 

la condition de possibilité de toute vie 

proprement humaine.

Selon ce principe, il est possible de 

conceptualiser et de justifier la digni-

té humaine sans avoir à exposer les 

caractéristiques qui confèrent aux êtres 

humains le droit au respect, c’est-à-dire 

les caractéristiques qui définissent l’être 

humain en tant que tel. En outre, cette 

approche permet de relier ce fondement 

justificatif à des expériences de viola-

tion qui surviennent par exemple du fait 

des progrès technologiques, ou que l’on 

retrouve dans différentes cultures, tradi-

tions, philosophies, religions et visions 

du monde. Le principe de la vulnérabilité 

offre ici des points d’ancrage multiples 

et complexes. Procédant par la négative 

(ex negativo), cette justification s’avère 

ainsi compatible avec les conceptions de 

la dignité humaine, qu’elles soient reli-

gieuses ou laïques.

Fonctions de la dignité humaine 

et principes de l’éthique

Il est également possible d’appréhen-

der la notion de dignité humaine en 

examinant les fonctions qu’elle remplit, 

en prenant conscience par exemple des 

conditions préalables à toute réflexion 

éthique. Dès lors que l’éthique devient 

un sujet de discussion, à l’occasion 

d’un problème moral par exemple, 

les personnes prenant part au débat 

doivent avoir à l’esprit deux conditions :

1.	 Toute personne participant au débat 

doit être considérée comme libre, sans 

quoi la discussion sur l’éthique et les 

questions éthiques n’a aucun sens  : 

sans liberté, la question de savoir ce 

que nous devons faire ne se pose même 

pas. Le principe éthique de la liberté 

rend les normes nécessaires. La liberté 

de choisir entre ce qui est juste et faux 

sur le plan éthique, ou entre ce qui est 

bon et mauvais, fonde tout à la fois la 

capacité morale des êtres humains et 

la nécessité de l’éthique et du droit. En 

d’autres termes, dès lors que l’on com-

mence à discuter de questions éthiques, 

il convient de considérer les participants 

au débat comme des êtres libres.

2.	Toute personne participant au débat 

doit être considérée comme porteur de la 

dignité humaine. Seul le principe éthique 

de la dignité humaine confère à la fois 

une base et un cadre au discours et à 

la réflexion sur l’éthique. Il consacre le 

caractère spécifique des êtres humains. 

Ainsi, il les distingue des objets et des 

autres êtres vivants et interdit absolu-

ment de leur attribuer une valeur mar-

chande et de les instrumentaliser comme 

de simples moyens en vue d’une fin. Eve-

rybody matters – chaque être humain 

compte !

Pour illustrer cette deuxième condition, 

considérons l’exemple suivant : une 

personne mène une réflexion sur les 

animaux. Trois restrictions conceptuelles 

apparaissent : 1. cette réflexion prend le 

point de vue humain ; 2. elle s’inscrit dans 

les limites de la raison humaine ; 3. elle 

reflète l’état actuel de la recherche. En 

règle générale, nous ne discutons pas 

de questions éthiques avec un poisson 

rouge… Il n’y a pas d’éthique tant que l’on 

refuse à son vis-à-vis le statut d’être 

humain et la dignité humaine.

Le racisme en tant qu’atteinte à 

la dignité humaine

Les réflexions ci-dessus permettent 

d’esquisser la relation entre dignité 

humaine et racisme d’un point de vue 

éthique. Le racisme, selon Amnesty 

International, est une atteinte aux droits 

humains universels en tant que tels. Il 

nie l’un des principes fondamentaux 

de la Déclaration universelle des droits 

de l’homme, à savoir que tous les êtres 

Il n’y a pas d’éthique tant 
que l’on refuse à son 
vis-à-vis le statut d’être 
humain et la dignité 
humaine.



15TANGRAM 49_Dossier

humains naissent libres et égaux en 

dignité et en droits. Le racisme prive 

systématiquement des personnes de 

l’exercice de leurs droits fondamentaux 

au motif de la couleur de leur peau, de 

leur « race » ou de leur origine ethnique, 

nationale ou sociale. C’est pourquoi il 

constitue une menace pour tous les 

droits humains, qu’ils soient civils, poli-

tiques, économiques, sociaux ou cultu-

rels. 

En d’autres termes : le racisme est 

une atteinte à la dignité humaine, car 

il cherche à créer une division entre 

les personnes et à justifier une inéga-

lité entre elles là où toutes sont sur un 

même pied, à savoir dans leur humanité. 

Or, en vertu de leur principe d’indivisibi-

lité, les droits humains doivent tous être 

réalisés de manière optimale, puisqu’ils 

contribuent à la protection de la survie 

physique et de la dignité humaine. Un 

droit ne peut être exercé de manière à 

porter atteinte à un autre droit. Ainsi, le 

droit à la liberté d’expression ne peut 

être utilisé à des fins de discrimination 

raciale, en violation du droit de ne pas 

être discriminé. Au contraire, il faut arti-

culer les droits humains spécifiques les 

uns aux autres et les considérer comme 

indissociables les uns des autres.

La justification de la dignité humaine 

appuyée sur le principe de la vulnérabili-

té rend impossible toute distinction entre 

les personnes quant au droit à la dignité. 

En effet, confronté à sa propre vulnéra-

bilité et aux incertitudes qui y sont liées, 

chaque individu entrevoit la protection 

de la dignité de tous les êtres humains 

comme étant l’option la plus sage et la 

plus rationnelle s’il veut poursuivre ses 

propres intérêts. Il n’y a ici ni arguments 

ni place pour le racisme.

En raison des fonctions que la digni-

té humaine joue en tant que principe 

fondamental de l’éthique (avec la liberté), 

les deux conditions préalables à toute 

discussion éthique mentionnées ci-des-

sus exigent une extension du cercle des 

interlocuteurs à tous les êtres humains 

et la suppression de toute inégalité 

fondée sur le racisme, conformément à 

l’affirmation que tous les êtres humains 

sont libres et égaux en dignité.

•	 �Cette conclusion s’impose comme 

nécessaire, car, à l’inverse, aucune 

« bonne raison » ne parvient à justi-

fier qu’il faille distinguer les personnes 

participant au débat éthique de tous 

les autres êtres humains quant à la 

jouissance de la liberté ; 

•	 �aucune « bonne raison » ne par-

vient non plus à justifier qu’il faille 

séparer les personnes participant au 

débat éthique de tous les autres êtres 

humains quant à la dignité humaine.

Quiconque s’opposerait à l’extension 

de la liberté et de la dignité des partici-

pants au débat éthique à tous les êtres 

humains est donc sommé de fournir de 

« bonnes raisons » pour justifier sa po

sition. L’expression « bonnes raisons » 

signifie qu’on devrait pouvoir envisager 

que tous les humains, dans leur liberté et 

leur autonomie effectives et placés sur un 

pied d’égalité, approuvent ces raisons – 

dans le cadre d’un modèle théorique et 

non dans celui d’un vote mondial réel-

lement organisé. Or, il paraît impossible 

de trouver de « bonnes raisons » pour 

refuser cette extension à tous les êtres 

humains. Ensemble, la liberté et la digni-

té humaine de tous les êtres humains 

doivent donc être comprises comme la 

condition de possibilité de l’éthique – ou 

comme les deux principes régissant tous 

les autres –, ce qui prive le racisme de 

toute légitimité éthique.

La dignité humaine comme prin-

cipe catégorique du droit

Au-delà du domaine de l’éthique, la di

gnité humaine a un impact sur le droit. 

Elle ne constitue pas seulement le cadre 

du droit positif, mais aussi la condi-

tion fondamentale de sa légitimité. 

En tant que principe catégorique du 

droit, la dignité crée les conditions et le 

cadre nécessaires pour que la diversité  

devienne réalité et, par conséquent, 

diversité légitime, qui s’impose contre 

toute résistance, y compris par la délégi-

timation et l’éradication du racisme.

Au cœur de l’éthique, la dignité humaine 

joue un rôle particulier dans l’interaction 

entre l’éthique et le droit. Cette interac-

tion a pour particularité que l’éthique 

peut être transposée dans le droit, que le 

droit a besoin d’une justification éthique 

et qu’il doit finalement être soumis à un 

examen éthique critique permanent pour 

rester non seulement légal, mais aussi 

légitime. Le philosophe Arnd Pollmann 

note à ce sujet (libre traduction) : « Les 

idées phares politiques que sont les 

droits humains et la dignité humaine ne 

sont pas simplement données au monde. 

Encore doivent-elles être constamment 

défendues haut et fort contre l’arbi-

traire étatique, la répression autori-

taire et parfois même contre les éloges 

funèbres qu’en font les milieux universi-

taires et intellectuels – ce n’est qu’ainsi 

que ces idées conserveront une réalité 

politique. »

Théologien et philosophe, Peter G. Kirchschlä-

ger est professeur d’éthique théologique et 

responsable de l’Institut d’éthique sociale (ISE) 

de l’Université de Lucerne, et professeur invité 

de l’ETH Zurich.  

 

peter.kirchschlaeger@unilu.ch

BIBLIOGRAPHIE PAGE 17



16 TANGRAM 49_Dossier

BIBLIOGRAPHIE

Amnesty International Österreich, Definition, 

Was ist Rassismus? https://www.amnesty.at/

themen/rassismus/was-ist-rassismus/#ras-

sismus-definition (consulté le 5.5.2025).

Appiah, Kwame Anthony, Pour un nouveau 

cosmopolitisme, trad. Agnès Botz, Paris, Odile 

Jacob, 2008.

Bayertz, Kurt, Die Idee der Menschenwür-

de, Probleme und Paradoxien, in: Archiv für 

Rechts- und Sozialphilosophie 81 (1995), 

465–481.

Höffe, Otfried, Principes du droit, trad. J.-Ch. 

Merle, (coll. Passages), Paris, Cerf, 1993.

Höffe, Ottfried, Wessen Menschenwürde? in : 

Geyer, Christian (Hg.), Biopolitik, Frankfurt am 

Main 2001, 65–72.

Honnefelder, Ludger, Theologische und 

metaphysische Menschenrechtsbegründun-

gen, in: Pollman, Arnd/Lohmann, Georg (Hg.), 

Menschenrechte. Ein interdisziplinäres Hand-

buch, Stuttgart 2012, 171–178, 171–172.

Kant, Emmanuel, Fondements de la méta-

physique des mœurs (AK IV, 387), in Œuvres 

philosophiques II, Paris, Gallimard, 1985 (Biblio-

thèque de la Pléiade). 

Kirchschläger, Peter G., Menschenrechte als 

ethischer Referenzpunkt Theologischer Ethik, 

Philosophischer Ethik und positiven Rechts, in: 

Joerden, Jan C./Schuhr, Jan C. (Hg.), Jahrbuch 

für Recht und Ethik / Annual Review of Law 

and Ethics 30/1, Berlin 2022, 41–70.

->
Postée à sa fenêtre,

derrière un double vitrage brillant de propreté,

la Suisse scrute l’extérieur, paisible et protégée.

La Svizzera è sempre alla finestra.

Doppi vetri, appena lucidati,

gli sguardi verso l’esterno appaiono schermati.

Kirchschläger, Peter G., Ethisches Entscheiden, 

Baden-Baden 2023.

Kirchschläger, Peter G., Menschenrechte und 

Religionen. Nichtstaatliche Akteure und ihr 

Verhältnis zu den Menschenrechten (Gesell-

schaft – Ethik – Religion Band 7), Münster 

2016.

Kirchschläger, Peter G., Wie können 

Menschenrechte begründet werden? Ein für 

religiöse und säkulare Menschenrechtskon-

zeptionen anschlussfähiger Ansatz (Religions-

Recht im Dialog. Band 15), Münster, 2013.

Margalit, Avishai, La société décente, trad. F. 

Billard et L. D’Azay, Paris, Flammarion, 2007 

(coll. Champs); Andorno, Roberto, Four Para-

doxes of Human Dignity. in: Joerden, Jan C./

Hilgendorf, Eric/Petrillo, Natalia/Thiele Felix 

(Hg.), Menschenwürde und moderne Medizin-

technik, Baden-Baden 2011, 131–139.

Pollmann, Arnd, Menschenrechte und 

Menschenwürde. Zur philosophischen Bedeu-

tung eines revolutionären Projekts, Frankfurt 

am Main 2022.

Spaemann, Robert, Der Begriff der Menschen-

würde, in: Böckenförde, Ernst-Wolfgang/

Spaemann, Robert (éd.), Menschenrechte und 

Menschenwürde, Stuttgart 1987, 295–316.



Die Schweiz sitzt immerzu am Fenster.
Doppelglas, frisch geputzt, 
nach aussen gibts nen Sichtschutz



18 TANGRAM 49_Dossier

Che cos’è la dignità umana? Può essere 

definita innanzitutto come la caratteri-

stica che determina l’umanità dell’es-

sere umano e che distingue le persone 

dagli altri essere viventi e dagli oggetti 

materiali. Questo tentativo di coglierne 

i contenuti non offre però sbocchi. Un 

altro approccio per arrivare a una defini-

zione potrebbe consistere nello stabilire, 

in positivo, che cosa caratterizza l’essere 

umano e nell’associare la dignità umana 

a capacità come la ragione o attributi 

come il riconoscimento. Questo modo di 

chiarirne il significato comporta tuttavia 

un rischio di discriminazione, ad esempio 

se, come nel pensiero di Immanuel Kant, 

si vincola la dignità umana alla dote della 

ragione, alla capacità morale e all’au-

tonomia dell’individuo. Chi è limitato in 

queste capacità, chi non le può mette-

re a frutto attivamente o chi addirittura 

non ne dispone – ad esempio le perso-

ne con disabilità, i pazienti in coma o gli 

embrioni – potrebbe essere discriminato. 

Siccome la dignità umana esclude qual-

siasi potenziale discriminatorio, la rifles-

sione teorica su questo concetto richie-

de una spiccata sensibilità per i possibili 

elementi discriminanti.

Caratterizzazioni in negativo della digni-

tà umana, ossia che partono da quello 

che la viola, possono invece offrire un 

orientamento concettuale che evita il 

rischio di discriminazione. Una definizio-

ne di quello che la dignità umana non è 

non deve infatti stabilire quali capacità 

o qualità attribuiscono dignità all’essere 

umano. L’ottica in negativo si focalizza 

sulle violazioni della dignità umana che 

gli individui subiscono o potrebbero subi-

re, alle quali va posto un termine e che 

vanno eliminate e prevenute. Le carat-

terizzazioni in negativo e l’approccio in 

positivo hanno in comune una compren-

sione concisa e materialmente deter-

minata della dignità umana. Entram-

bi restano volutamente prudenti per 

rispetto della pluralità culturale, filosofi-

ca, religiosa e ideologica, che si traduce 

tra l’altro nel diritto umano alla libertà di 

pensiero, di coscienza e di religione e nel 

diritto umano alla non discriminazione. Di 

conseguenza, le definizioni in negativo 

della dignità umana si limitano perlopiù 

a delinearne il concetto mediante asser-

zioni formali.  

Motivazione etica della dignità 

umana

I tentativi di inquadramento concettuale 

precitati suggeriscono una motivazione 

etica della dignità umana fondata sul 

principio della vulnerabilità. Quest’ultima 

implica in primo luogo la percezione sog-

gettiva dell’individuo nei confronti della 

propria vulnerabilità: le persone sane, ad 

esempio, sanno che in futuro potrebbero 

ammalarsi. 

In secondo luogo, le persone che acqui-

siscono consapevolezza della propria 

vulnerabilità scoprono ex negativo la 

«prospettiva di prima persona» e l’«au-

torelazione». La prospettiva di prima per-

sona mostra all’individuo che, in quanto 

«io», è soggetto dell’autopercezione che, 

a sua volta, gli rivela la propria vulnerabi-

lità. Le persone vivono questa esperienza 

antropologica fondamentale della vulne-

rabilità in forma soggettiva, vale a dire 

in prima persona singolare. Interpretano 

inoltre la situazione in modo da ricon-

durre i loro comportamenti, le loro deci-

sioni, la sofferenza e l’esistenza al proprio 

«io soggetto». L’individuo si comporta in 

rapporto a sé stesso. La nozione di auto-

relazione indica la capacità di porsi in 

relazione con sé stessi.

In terzo luogo, l’essere umano si accorge 

che anche la prospettiva di prima per-

sona e l’autorelazione sono dominati 

dalla vulnerabilità. Se, ad esempio, una 

persona muore, ciò significa anche la 

fine della prospettiva di prima persona e 

dell’autorelazione.

In quarto luogo, da questo processo di 

acquisizione della consapevolezza della 

propria vulnerabilità e della propria pro-

spettiva di prima persona deriva la capa-

cità dell’individuo di collocarsi in rapporto 

a sé stesso e alle altre persone. Conte-

stualmente capisce che non è il solo a 

essere vulnerabile, ma che condivide tale 

condizione con tutti gli altri esseri umani.

In quinto luogo, questo permette alle 

persone, tramite la consapevolezza della 

propria vulnerabilità e di quella degli altri, 

di riconoscere ciò che le accomuna, in 

quanto non condividono soltanto la vul-

nerabilità, ma anche la prospettiva di 

prima persona individuale e l’autorela-

zione individuale. Ogni individuo è sog-

getto della propria vita. Ne consegue che 

Dignità umana e razzismo
Che cosa determina l’umanità dell’essere umano e in che modo la dignità umana 

può essere motivata eticamente? Il presente contributo cerca di dare una risposta a 

questi interrogativi, illustrando inoltre perché la dignità umana e la libertà, in quanto 

fondamenti etici di tutti i principi, tolgono qualsiasi legittimità al razzismo. 

Peter G. Kirchschläger



19TANGRAM 49_Dossier

l’individuo diventa consapevole dell’u-

guaglianza di tutti gli esseri umani – nella 

loro vulnerabilità, nella loro prospettiva in 

prima persona e nella loro autorelazione. 

Le persone riconoscono così la prospet-

tiva di prima persona e l’autorelazione 

come presupposto essenziale per poter 

vivere quali esseri umani. 

In sesto luogo, l’essere umano è consa-

pevole della propria vulnerabilità, ma al 

tempo stesso non sa se e quando questa 

vulnerabilità si manifesterà e si tradurrà 

in una violazione o un’infrazione concre-

ta. Pertanto, è disposto a concedere la 

prospettiva di prima persona e l’autorela-

zione a tutte le persone in virtù dell’ugua-

glianza di tutti gli esseri umani, in quanto 

ciò costituisce la soluzione più raziona-

le, intelligente e vantaggiosa ai fini dei 

propri interessi. In altre parole, l’individuo 

accorda la dignità a tutti gli esseri umani 

per proteggere sé stesso e tutti gli altri, 

poiché la vulnerabilità concerne anche 

la prospettiva di prima persona e l’auto-

relazione. Questo rispetto per la dignità 

umana intende, da un lato, evitare che la 

vulnerabilità si traduca in una violazio-

ne concreta e, dall’altro, consentire una 

riparazione qualora si verificasse una 

tale trasformazione. Contestualmente, gli 

individui sono consapevoli che il rispet-

to della dignità umana comporta anche 

obblighi, dato che non si tratta di un dirit-

to esclusivo (ad es. «la dignità di Peter G. 

Kirchschläger»), ma pure che, trattandosi 

di dignità, spetta a tutti gli esseri umani in 

egual misura.

In settimo luogo, ne consegue che la 

vulnerabilità non possiede qualità morale 

in sé, ma che il principio della vulnerabi-

lità, con la prospettiva di prima persona e 

l’autorelazione, assume valenza normati-

va in quanto imperativo morale: riguarda 

tutti gli esseri umani e li distingue da tutti 

gli altri esseri viventi. Il principio della 

vulnerabilità è rivelatore della dignità 

umana che le persone si accordano reci-

procamente. Di conseguenza, le perso-

ne hanno dignità non in ragione della 

loro vulnerabilità, ma perché riflettono 

su di essa e sulla sua rilevanza, perché 

diventano consapevoli della prospetti-

va di prima persona e dell’autorelazione 

proprie e di tutti gli altri e le riconoscono 

come presupposto essenziale di una vita 

da essere umano – nel senso del princi-

pio della vulnerabilità.

Secondo questo principio, la dignità 

umana può essere concettualizzata e 

motivata senza dover illustrare le carat-

teristiche che ne sono alla base, vale 

a dire quelle che qualificano l’essere 

umano come tale. Inoltre, questa base 

argomentativa può essere collegata a 

esperienze di violazione che si verifica-

no ex novo – ad esempio a seguito dello 

sviluppo tecnologico – o che si manife-

stano in culture, tradizioni, filosofie, reli-

gioni e ideologie eterogenee. Il principio 

della vulnerabilità offre molteplici e sfac-

cettati spunti al riguardo. Questa base 

argomentativa ex negativo si rivela quin-

di compatibile con concezioni sia religio-

se che laiche della dignità umana.

Funzioni della dignità umana e 

principi dell’etica

Ci si può avvicinare al concetto di digni-

tà umana anche focalizzandosi sulle 

sue funzioni – ad esempio, prestando 

attenzione alle condizioni necessarie 

per riflettere su questioni etiche. Nel 

momento in cui l’etica diventa un tema, 

ad esempio se sorge un problema mora-

le, per chi discute di etica è opportuno 

prevedere due presupposti:

1.	 Chi discute di etica deve essere dotato 

di libertà, perché altrimenti occuparsi di 

etica e di temi etici non ha senso: senza 

libertà, infatti, la questione di quello che 

dovremmo fare non si pone nemmeno. 

Il principio etico della libertà richiede 

norme. La libertà di scegliere tra ciò che 

è eticamente giusto e sbagliato o etica-

mente buono e cattivo è alla base della 

capacità morale dell’essere umano, non-

ché della necessità dell’etica e del diritto. 

Detto in altri termini, nel momento in cui 

si inizia a riflettere o a dibattere di que-

stioni etiche, occorre partire dall’assunto 

che chi ne discute sia dotato di libertà.

2.	Chi discute di etica va inteso come 

essere umano, vale a dire dotato di 

dignità umana. Soltanto il principio etico 

della dignità umana conferisce un fon-

damento e, al tempo stesso, un quadro 

al dibattito e alla riflessione sull’etica, 

sancendo in tal modo l’unicità dell’es-

sere umano, distinguendolo da oggetti 

materiali e altre forme di vita e vietando 

in modo assoluto di attribuirgli un valore 

monetario e di strumentalizzarlo come 

puro mezzo per un altro scopo. «Every-

body matters» – ogni persona conta!

Per illustrare questo secondo presuppo-

sto ci serviamo del seguente esempio, 

che prevede tre prerequisiti concettuali. 

Primo : un individuo riflette sugli anima-

li da una prospettiva umana; secondo: 

queste riflessioni avvengono entro i 

limiti della ragione umana; terzo: il tutto 

rispecchia lo stato attuale della ricerca. 

Di norma, non discutiamo di questioni 

etiche, ad esempio, con un pesce rosso… 

L’etica non ha quindi senso se non rico-

nosciamo l’umanità, ossia la dignità 

umana, del nostro interlocutore. 

Il razzismo come attacco alla 

dignità umana

Le riflessioni condotte finora permetto-

no di delineare per sommi capi il rappor-

to tra dignità umana e razzismo da una 

prospettiva etica. Amnesty International 

definisce il razzismo come segue: «Il 

razzismo è un affronto alla nozione stes-

sa di diritti umani universali. È la nega-

zione di uno dei principi fondanti della 

Dichiarazione universale dei diritti umani, 

ossia che tutti gli esseri umani nascono 

liberi e uguali in dignità e diritti. Il razzi-

smo nega sistematicamente ad alcu-

ne persone il pieno godimento dei loro 

diritti umani, con il pretesto del colore 

della pelle, dell’appartenenza razziale o 

etnica, dell’origine sociale (compresa la 

L’etica non ha senso 
se non riconosciamo 
l’umanità, ossia la dignità 
umana, del nostro 
interlocutore. 



20 TANGRAM 49_Dossier

casta) o nazionale. Questo rappresenta 

una minaccia per tutti i diritti umani: civi-

li e politici, ma anche economici, sociali 

o culturali». In altre parole, il razzismo 

costituisce un attacco alla dignità umana, 

in quanto mira a dividere le persone e a 

creare una disuguaglianza laddove in 

realtà vi è un’assoluta uguaglianza, ossia 

nella qualità umana di tutti gli individui. 

Essendo per principio indivisibili, i diritti 

umani devono essere realizzati integral-

mente nel modo migliore possibile, dato 

che contribuiscono alla sopravviven-

za fisica e alla dignità umana. Un dirit-

to umano non può essere esercitato in 

modo da minarne un altro. Non si può 

quindi abusare della libertà di espres-

sione per commettere discriminazioni 

razziali e, di conseguenza, violare il diritto 

umano alla non discriminazione. I singoli 

diritti devono invece andare a braccetto 

ed essere visti come un tutt’uno.

La motivazione della dignità umana 

fondata sul principio della vulnerabi-

lità, come esposto in precedenza, non 

ammette disparità tra esseri umani per 

quanto riguarda il loro diritto alla digni-

tà. Considerando infatti la propria vulne-

rabilità e l’incertezza che ne deriva, la 

protezione della dignità di tutti gli esseri 

umani appare la scelta più intelligente 

e razionale per perseguire gli interessi 

individuali. Non ci sono quindi né motivi 

né spazio per il razzismo.

I tentativi d’inquadramento concettuale 

delle funzioni della dignità umana come 

uno dei due principi di tutti i principi 

dell’etica porta a una conclusione chia-

ra: i due presupposti fondamentali per 

discutere di etica evocati in precedenza 

vanno estesi dagli interlocutori del dibat-

tito a tutta l’umanità e devono eliminare 

qualsiasi disparità per motivi razziali. Tutti 

gli individui vanno quindi intesi come 

esseri dotati di libertà e di dignità umana. 

Questa conclusione è necessaria perché, 

invertendo l’onere della prova, 

•	 �non è possibile addurre «buoni motivi» 

per cui, chi discute di etica, dovrebbe 

godere di un diverso grado di libertà 

rispetto a tutti gli altri esseri umani; 

•	 �non è possibile indicare «buoni motivi» 

per cui, chi discute di etica, dovrebbe 

godere di un diverso grado di dignità 

umana rispetto a tutti gli altri esseri 

umani. 

In un ipotetico contraddittorio, la contro-

parte dovrebbe quindi addurre «buoni 

motivi» da opporre a questa estensione 

della «libertà di chi discute di etica» e 

della «dignità umana di chi discute di 

etica» a tutte le persone. «Buoni motivi» 

significa che deve essere ipotizzabile che 

tutti gli individui, nella loro libertà e auto-

nomia effettiva e nella loro piena ugua-

glianza, approverebbero questi motivi –  

nel quadro di un modello concettuale 

e non di una votazione popolare reale 

a livello mondiale. La libertà e la dignità 

umana di tutti gli individui sono per-

tanto da intendersi come condizioni che 

offrono all’etica la possibilità di esistere –  

come i due principi di tutti i principi –, il 

che esclude, a priori, una possibile legitti-

mità etica del razzismo.

La dignità umana come principio 

giuridico categorico 

Al di là dell’etica, la dignità umana influi

sce anche sul diritto. La dignità umana 

non costituisce soltanto il quadro per il 

diritto positivo, ma anche la condizione 

fondamentale per la sua legittimità. La 

dignità umana come principio giuridico 

categorico crea premesse e condizio-

ni quadro costitutive per trasformare la 

diversità in realtà e, quindi, in pluralità 

legittima in grado di opporsi a eventua-

li resistenze – soprattutto attraverso 

la delegittimazione e l’eliminazione del 

razzismo. 

In ambito etico, la dignità umana assu-

me un ruolo particolare sotto il profilo 

del nesso tra etica e diritto. Questa inte-

razione è caratterizzata dal fatto che 

l’etica può tradursi in diritto, che il diritto 

ha bisogno di legittimazione etica e, infi-

ne, che il diritto necessita della verifica 

critica costante da parte dell’etica per 

essere e rimanere non soltanto legale, 

ma anche legittimo. Secondo il filosofo 

Arnd Pollmann, i diritti umani e la digni-

tà umana come principi guida politici 

non possono essere dati per scontati. Al 

contrario: devono essere costantemente 

difesi e riaffermati contro il dispotismo 

statale, le derive autoritarie e, a volte, 

anche contro studiosi e intellettuali che li 

danno già per morti. Soltanto così queste 

idee potranno continuare a essere una 

realtà politica.

Il teologo e filosofo Peter G. Kirchschläger è 

professore di etica teologica, direttore dell’Isti-

tuto di etica sociale dell’Università di Lucerna 

e professore ospite al Politecnico federale di 

Zurigo.  

 

peter.kirchschlaeger@unilu.ch

mailto:peter.kirchschlaeger@unilu.ch


21TANGRAM 49_Dossier

BIBLIOGRAFIA

Amnesty International Svizzera, Razzismo, 

discriminazione sulla base dell’origine, della 

«razza» o dell’etnia, https://www.amnesty.ch/

it/temi/razzismo/razzismo (ultima consulta-

zione, 5 maggio 2025)

Appiah, Kwame Anthony, Cosmopolitanism, 

ethics in a world of strangers, New York 2006, 

144

Bayertz, Kurt, Die Idee der Menschenwürde, 

Probleme und Paradoxien, in: Archiv für 

Rechts- und Sozialphilosophie 81 (1995), 

465–481

Höffe, Otfried, Kategorische Rechtsprinzipien, 

Francoforte sul Meno 1990, 11

Höffe, Ottfried, Wessen Menschenwürde? in: 

Geyer, Christian (a cura di), Biopolitik, Franco-

forte sul Meno 2001, 65–72

Honnefelder, Ludger, Theologische und 

metaphysische Menschenrechtsbegründung-

en, in: Pollman, Arnd/Lohmann, Georg (a cura 

di), Menschenrechte. Ein interdisziplinäres 

Handbuch, Stoccarda 2012, 171–178, 171–172

Kant, Immanuel, Grundlegung zur Metaphysik 

der Sitten. (vol. VII), in: Weischedel, Wilhelm 

(a cura di), Kant, Werke in zwölf Bänden. 

Theorie-Werkausgabe, Francoforte sul Meno 

1974, 69

Kirchschläger, Peter G., Ethisches Entscheiden, 

Baden-Baden 2023

Kirchschläger, Peter G., Menschenrechte als 

ethischer Referenzpunkt Theologischer Ethik, 

Philosophischer Ethik und positiven Rechts, 

in: Joerden, Jan C./Schuhr, Jan C. (a cura di), 

Jahrbuch für Recht und Ethik / Annual Review 

of Law and Ethics 30/1, Berlino 2022, 41–70

Kirchschläger, Peter G., Menschenrechte und 

Religionen. Nichtstaatliche Akteure und ihr 

Verhältnis zu den Menschenrechten (Gesell

schaft – Ethik – Religion, vol. 7), Münster 2016

Kirchschläger, Peter G., Wie können 

Menschenrechte begründet werden? Ein für 

religiöse und säkulare Menschenrechtskon-

zeptionen anschlussfähiger Ansatz (Religions

Recht im Dialog, vol. 15), Münster 2013

Margalit, Avishai, The Decent Society, Cam

bridge 1996; Andorno, Roberto, Four Paradoxes 

of Human Dignity, in: Joerden, Jan C./Hilgen-

dorf, Eric/Petrillo, Natalia/Thiele Felix (a cura 

di), Menschenwürde und moderne Medizinte-

chnik, Baden-Baden 2011, 131–139

Pollmann, Arnd, Menschenrechte und 

Menschenwürde. Zur philosophischen Bedeu-

tung eines revolutionären Projekts, Franco

forte sul Meno 2022

Spaemann, Robert, Der Begriff der 

Menschenwürde, in: Böckenförde, Ernst-

Wolfgang/Spaemann, Robert (a cura di), 

Menschenrechte und Menschenwürde,  

Stoccarda 1987, 295–316



22 TANGRAM 49_Dossier

Die Schweiz verfügt über ein breites reli-

giöses Feld. Angefangen bei verschiede-

nen christlichen Richtungen bis hin zu 

jenen, die vom Bundesamt für Statistik 

als «andere» aufgeführt werden (Bun-

desamt für Statistik 2023). «Andere» 

können zum Beispiel Menschen sein, 

die sich einer buddhistischen oder hin-

duistischen Strömung zugehörig füh-

len. Neben den religiösen Traditionen, 

die häufig als die «fünf Weltreligionen» 

betitelt werden, existieren in der Schweiz 

eine Vielzahl von Menschen, die sich 

eher mit dem Begriff Spiritualität identi-

fizieren. Oftmals stellen diese Menschen 

ihre Lebensphilosophien aus verschie-

denen Quellen individuell zusammen. 

Die Schweizer Religionslandschaft ist 

also plural, auch dank vielseitiger mig-

rantischer Einflüsse. Für viele Men-

schen, die sich als religiös oder spirituell 

bezeichnen, dient ihr Glaubenssystem 

als ethischer Handlungskompass und 

die zugehörige Gemeinschaft als soziale 

Ressource. So stiftet die Gemeinschaft 

nach innen Identität und dient nach 

aussen als Unterscheidungsmerkmal. 

Gerade deswegen stellt sich die Frage, 

wie sich religiöse und spirituelle Gruppen 

in der Schweiz zum Thema Ausgrenzung 

und Rassismus positionieren. Und wie so 

häufig ist diese Frage komplexer, als sich 

vielleicht anfangs vermuten lässt.

In diesem Beitrag möchte ich aus einer 

religionswissenschaftlichen Perspektive 

darauf eingehen, wie religiöse und spiri-

tuelle Gruppen in der Schweiz auf Ras-

sismusproblematiken einwirken. Dabei 

setze ich mich mit Aus- und Abgren-

zungsdiskussionen auseinander und 

zeige auf, inwiefern religiöse und spiri-

tuelle Gruppen eine Ressource im Kampf 

gegen Rassismus sein können.

Spannungsfeld Religion und 

Rassismus

Auch wenn sich die Kirchenaustritte 

häufen, versteht sich die Schweiz auch 

heute noch als ein kulturell christlich 

geprägtes Land (Asad 2003, 164–165). 

Dieses identitätsstiftende Element 

bringt auch eine gewisse Abgrenzung zu 

anderen Glaubensgemeinschaften mit 

sich, die als nicht Teil der hiesigen Kul-

tur verstanden werden. Abgrenzungen 

zu Musliminnen und Muslimen basieren 

häufig auf stereotypen Vorstellungen 

von Rückständigkeit, Terrorismus und 

von als unterdrückt wahrgenommenen 

Frauen. Besonders deutlich wurden 

diese Abgrenzungen im Kontext der 

Abstimmungen zum Minarettverbot 2011 

und zum Verhüllungsverbot 2021, bei 

denen stereotypisierende und rassisti-

sche Bilder den Abstimmungswahlkampf 

prägten. 

Im Einsatz gegen antimuslimische Aus

grenzungen wirken islamische Gemei-

nden in der Schweiz, wie etwa die 

Ahmadiyya Muslim Jamaat, und bie-

ten Tage der offenen Tür an, um Vor-

urteile abzubauen. Neben Musliminnen 

und Muslimen sind auch Jüdinnen und 

Juden von Rassismus in der Gesellschaft 

betroffen. Der Fall eines jüdisch-ortho-

doxen Mannes, der im März 2024 in der 

Zürcher Innenstadt von einem Jugendli-

chen mit einem Messer attackiert wurde, 

zeigt die alarmierenden Dimensionen 

von antisemitischen Übergriffen in der 

Schweiz. Diese stiegen zahlenmässig 

seit dem 7. Oktober 2023 und dem Israel-

Gaza-Krieg immens an (Schweizerischer 

Israelitischer Gemeindebund SIG und GRA 

2024, 21–22), was an der polarisierenden 

Dynamik des Nahostkonflikts liegt. Um in 

diesem Bereich Religion als verbindende 

und dialogfördernde Ressource einzu-

Religion und Spiritualität:  
Ambivalente Ressourcen in  
der Rassismusbekämpfung
Religiöse oder spirituelle Räume können Orte sein, an denen ein gutes Miteinander 

als erstrebenswertes Ideal nach innen und aussen gelebt wird. Auf der anderen Seite 

können sie auch Räume der Ausgrenzung sein gegenüber Menschen, die nicht dem 

Ideal der Gruppe entsprechen oder die als fremd eingestuft werden. Im Beitrag zeigt 

die Autorin auf, inwiefern religiöse und spirituelle Gruppen eine Ressource im Kampf 

gegen Rassismus sein können.

Maike Schöttner Sieler 



23TANGRAM 49_Dossier

setzen gibt es etwa Stammtische wie 

den Runden Tisch der Religionen (Runder 

Tisch 2025) und Initiativen wie Respect – 

Muslim- und Judenfeindlichkeit gemein-

sam überwinden (NCBI Schweiz 2022). 

Trotzdem bleibt Antisemitismus eine Her-

ausforderung für die Schweizer Gesell-

schaft. An den oben genannten Beispie-

len von antimuslimischem Rassismus und 

Antisemitismus wird deutlich, dass Reli-

gion dann als Ressource im Kampf gegen 

Rassismus und Ausgrenzung dient, 

wenn sie Brücken zu anderen religiösen 

Akteurinnen und Akteuren baut. Nach 

dem Motto «Nicht übereinander, son-

dern miteinander reden» kann so mehr 

gegenseitiges Verständnis für ein gutes 

Zusammenleben gefördert werden. 

Religion kann auch im Hinblick auf Selbst-

ermächtigung eine Ressource darstellen. 

Das bedeutet, dass Religion dabei helfen 

kann, sich selbstbewusst in der eigenen 

Identität zu verorten. Christliche Mig-

rationskirchen, die ihre Mitglieder auch 

bei der Integration unterstützen, sind 

ein typisches Beispiel hierfür. Mitglieder 

können mithilfe ihrer Religion und der 

dazugehörigen Gemeinschaft lernen, ihre 

negativen Erfahrungen zu verarbeiten, 

sowie Antworten und Hilfestellungen für 

ihre Situation finden. Religion kann somit 

ein Faktor sein, der Menschen in ihrem 

Selbstbewusstsein stärken oder Leute 

dazu motivieren kann, sich im Dialog für 

eine harmonische Gesellschaft einzuset-

zen. Jedoch kann das Identitätsmerkmal 

Religion auch Differenzen schaffen und 

ausgrenzend wirken. Dies ist vor allem 

bei Gemeinschaften der Fall, die eine 

Ungleichbehandlung von Aussenstehen-

den theologisch legitimieren. Ein Beispiel 

hierfür ist die Anastasia-Bewegung, die 

sich vor allem in der Ostschweiz ange-

siedelt hat und dem völkischen, rechts-

esoterischen Milieu zuzuordnen ist. Ihre 

Mitglieder, die sich von der «Kraft der 

Ahnen» leiten lassen und sich wohl eher 

als spirituell denn als religiös bezeichnen 

würden, vertreten rassistische, antisemi-

tische, antifeministische, queerfeindliche, 

verschwörungstheoretische,   wissen-

schaftsfeindliche und antidemokrati-

sche Grundsätze (Lochau 2022). Am Bei-

spiel der Anastasia-Bewegung – deren 

Name auf eine blonde und blauäugige 

Romanfigur namens Anastasia zurück-

geht, die mit Tieren kommuniziert – zeigt 

sich, dass rassistische Ideologien häufig 

unweigerlich mit anderen Formen der 

gruppenbezogenen Menschenfeindlich-

keit einhergehen. 

Religiöse oder spirituelle Räume kön-

nen also beides sein: Auf der einen Seite 

Orte, an denen ein gutes Miteinander als 

erstrebenswertes Ideal nach innen und 

aussen gelebt wird. Oder auf der ande-

ren Seite können sie auch Räume der 

Ausgrenzung sein, in denen Menschen, 

die nicht dem Ideal der Gruppe entspre-

chen, Diskriminierung und Ausgrenzung 

erfahren können: Frauen, Menschen der 

LGBTQIA*-Community, Menschen mit 

Behinderungen oder Menschen, die als 

fremd eingestuft werden.

Religionswissenschaftliche 

Analyseansätze zu Religion und 

Rassismus

Religiöse oder spirituelle Gruppen kön-

nen ganz unterschiedliche Positionen 

zum Thema gruppenbezogener Men-

schenfeindlichkeit haben. Daher ist es 

in der religionswissenschaftlichen Ana-

lyse zentral, darauf zu schauen, wie sich 

die Gruppe selbst und Aussenstehende 

wahrnimmt. Falls eine Gemeinschaft 

sich auf eine Hierarchie bezieht, liegt der 

analytische Fokus darauf, wie diese Hie-

rarchie legitimiert wird und ob mit dieser 

eine Ungleichbehandlung anderer ein-

hergeht. Wichtig ist zu beachten, dass 

es zwar vergleichbare Elemente zwi-

schen verschiedenen Gemeinschaften 

gibt, aber nicht jede religiöse oder spi-

rituelle Gruppe nach denselben Werten 

und Mustern organisiert ist. Das heisst: 

Auch wenn eine religiöse Gruppe Begriffe 

wie Menschenwürde nicht nutzt, kann 

sie diese Werte trotzdem verkörpern. 

Ausserdem gibt es innerhalb von Reli-

gionssystemen häufig viele verschie-

dene Ausrichtungen – ein Umstand, der 

für interreligiöse Dialoge herausfordernd 

sein kann. Im gesellschaftlichen Dialog 

sind daher Offenheit und Reflexionswille 

Werte, die sich positiv auf ein gemein-

sames Miteinander auswirken und im 

Kampf gegen Rassismus und Ausgren-

zung als hilfreich wahrgenommen wer-

den.

Fazit und Ausblick: Religion als 

ambivalente Ressource

Zusammenfassend ist zu sagen, dass 

Religionen und spirituelle Gruppen nie 

statisch oder per se rassistisch oder 

antirassistisch sind. Stattdessen bieten 

sie Aushandlungsräume, in denen die 

Bedeutungen und religiös legitimierten 

Verhältnisse von Eigen- und Fremd-

gruppe ausgehandelt werden. Daher 

können sie sowohl eine Bereicherung 

für die Gesellschaft darstellen, oder auch 

ein Hindernis für diese sein. Wenn reli-

giöse und spirituelle Gruppen sich als 

Ressource verstehen möchten, zeichnen 

sich diese Gruppen häufig durch die fol-

genden Punkte aus: gesellschaftliches 

Engagement, eine kritische Auseinan-

dersetzung mit ihrer Vergangenheit und 

internen Machtverhältnissen sowie eine 

liberale Haltung gegenüber Nichtmit-

gliedern. In der Schweiz geht von vielen 

Religionsgemeinschaften eine gesell-

schaftsfördernde Energie aus. Jedoch 

sind Gleichberechtigung und gegensei-

tiger Respekt nie Selbstverständlichkei-

ten, sondern Werte, die aktiv gefördert 

werden müssen.

Maike Schöttner Sieler ist Doktorandin am 

Religionswissenschaftlichen Seminar der 

Universität Zürich.  

 

maike.schoettnersieler@uzh.ch

BIBLIOGRAFIE SEITE 24

In der Schweiz 
geht von vielen 
Religionsgemeinschaften 
eine gesellschafts
fördernde Energie aus.



24 TANGRAM 49_Dossier

BIBLIOGRAFIE

Asad, Talal. Formations of the Secular: 

Christianity, Islam, Modernity. Cultural 

Memory in the Present. Stanford, California, 

2003: Stanford University Press. https://doi.

org/10.1515/9780804783095.

Bundesamt für Statistik. 2023. «Religionen». 

31. Dezember 2023. https://www.bfs.admin.

ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/

sprachen-religionen/religionen.html.

Lochau, Lea. 2022. «Anastasia: Nährboden 

für rechte Ideologie». ZRex – Zeitschrift für 

Rechtsextremismusforschung 2 (2–2022): 

313–327. https://doi.org/10.3224/zrex.v2i2.08.

NCBI Schweiz. 2022. «Respect – Muslim- und 

Judenfeindlichkeit gemeinsam überwinden». 

21. Oktober 2022. https://ncbi.ch/abbau-von-

vorurteilen/respect/.

Runder Tisch. 2025. «Willkommen am Inter-

religiösen Runden Tisch im Kanton Zürich». 

https://www.rundertisch.ch.

Schweizerischer Israelitischer Gemeindebund 

SIG, und Stiftung gegen GRA. 2024. «Anti-

semitismusbericht 2024 für die deutsch-, die 

italienisch- und die rätoromanischsprachige 

Schweiz». https://swissjews.ch/de/down-

loads/berichte/antisemitismusbericht2024.



25TANGRAM 49_Dossier

L’éventail des religions est vaste en 

Suisse. Il couvre aussi bien les commu-

nautés juives et musulmanes que les 

diverses confessions chrétiennes et 

les groupes religieux que l’Office fédé-

ral de la statistique définit comme 

« autres » (Office fédéral de la statis-

tique 2023). Ces « autres » peuvent 

désigner, par exemple, les personnes 

qui se situent dans un courant boud

dhiste ou hindouiste. Cependant, hors 

des traditions religieuses volontiers 

qualifiées de « cinq grandes religions du 

monde », nombreuses sont en Suisse les 

personnes qui s’identifient davantage 

avec la notion de spiritualité, se compo-

sant leur propre philosophie de vie à 

partir de sources diverses. Le paysage 

religieux suisse est donc pluriel, égale-

ment en raison des origines diverses 

des personnes issues de la migration. 

Et pour nombre des personnes qui se 

définissent comme religieuses ou spiri-

tuelles, le système de croyance sert de 

boussole éthique et la communauté dont 

elles font partie constitue une ressource 

sociale. La communauté produit ainsi, à 

l’intérieur, un sentiment d’identité tout 

en servant de signe distinctif vis-à-

vis de l’extérieur. C’est précisément 

pour cela qu’il importe de se demander 

comment les groupes religieux et spiri-

tuels se positionnent en Suisse à l’égard 

de l’exclusion et du racisme. Et, comme 

c’est bien souvent le cas, la question est 

plus complexe qu’il n’y paraît au premier 

abord.

Dans le présent article, je souhaite abor-

der, sous l’angle de la science des reli-

gions, l’influence que les groupes reli-

gieux et spirituels peuvent exercer en 

Suisse sur la problématique du racisme. 

Ce faisant, je m’intéresse aux discussions 

concernant l’exclusion et les démarca-

tions entre communautés, et je montre 

dans quelle mesure ces groupes peuvent 

constituer une ressource dans la lutte 

contre le racisme.

Religion et racisme, des 

influences contradictoires

Bien que de plus en plus de personnes 

désertent les églises, la Suisse n’en 

reste pas moins un pays marqué par la 

culture chrétienne (Asad 2003, 164–65). 

Cet élément identitaire va de pair avec 

une certaine démarcation par rapport à 

d’autres communautés religieuses qui ne 

sont pas considérées comme partageant 

la culture locale. Ainsi, les démarcations 

par rapport aux personnes de confes-

sion musulmane reposent souvent sur 

des visions stéréotypées de retard 

culturel, de terrorisme et de soumission 

des femmes. Elles se sont manifestées 

très clairement lors des campagnes de 

votation de 2011 sur l’interdiction des 

minarets et de 2021 sur l’interdiction du 

port du voile, illustrées par des images 

racistes et stéréotypées. 

En Suisse, les communautés musul-

manes, par exemple celle d’Ahmadiyya, 

se mobilisent contre l’exclusion antimu-

sulmane en proposant notamment des 

journées portes ouvertes afin de lutter 

contre les préjugés. Dans notre socié-

té, les personnes de confession musul-

mane ne sont pas les seules visées par 

le racisme, celles de confession juive 

le sont aussi. Le cas du juif orthodoxe 

attaqué au couteau en ville de Zurich 

par un adolescent en mars 2024 montre 

qu’en Suisse aussi, les actes antisé-

mites peuvent prendre une dimension 

alarmante. Leur nombre a beaucoup 

augmenté depuis le 7 octobre 2023 et la 

guerre d’Israël à Gaza (Fédération suisse 

des communautés israélites et Fonda-

Religion et spiritualité :  
des ressources ambivalentes 
dans la lutte contre le racisme
Les espaces religieux ou spirituels peuvent être des lieux où l’on cultive l’idéal d’une 

bonne entente, tant à l’intérieur qu’à l’extérieur, mais ils peuvent aussi être des 

espaces d’exclusion à l’égard des personnes qui ne correspondent pas à l’idéal du 

groupe ou qui sont considérées comme étrangères. L’autrice du présent article  

entend montrer ici comment les groupes spirituels ou religieux peuvent constituer 

une ressource dans la lutte contre le racisme.

Maike Schöttner Sieler 



26 TANGRAM 49_Dossier

tion contre le racisme et l’antisémitisme 

2024, 21–22), en raison de la dynamique 

polarisante de la situation au Proche-

Orient. Afin de mobiliser dans ce domaine 

la religion en tant que ressource pour 

créer du lien et favoriser le dialogue, il 

existe par exemple des tables rondes 

interreligieuses (Runder Tisch 2025) 

et des initiatives telles que Respect – 

Muslim- und Judenfeindlichkeit gemein-

sam überwinden (NCBI Suisse 2022).

La société suisse n’en est pas moins 

appelée à faire face au défi de l’antisé-

mitisme et du racisme antimusulman. Les 

exemples cités ci-dessus montrent que 

la religion peut servir de ressource dans 

la lutte contre le racisme et l’exclusion 

lorsqu’elle crée des ponts vers autrui. 

Suivre la devise « Parler les uns avec 

les autres et non les uns des autres » 

favorise une meilleure compréhension 

mutuelle et une bonne coexistence.

La religion peut également constituer 

une ressource en vue de l’autodéter-

mination, c’est-à-dire qu’elle peut aider 

l’individu à assumer sa propre identité 

en étant conscient de ses valeurs. Les 

églises chrétiennes de migrants, qui 

soutiennent aussi leurs paroissiens dans 

leur intégration, en constituent un bon 

exemple. La religion et la communau-

té qui les entoure aident ces derniers 

à gérer leurs expériences négatives et 

à trouver des réponses et du soutien 

dans la situation qu’ils traversent. La 

religion peut ainsi être un facteur qui 

renforce chez l’individu la conscience de 

sa propre valeur et le motive à s’enga-

ger dans un dialogue pour une société 

en harmonie. Elle peut cependant aussi, 

en tant que marqueur identitaire, créer 

des différences et produire un effet 

d’exclusion. C’est surtout le cas dans 

les communautés qui justifient par des 

arguments théologiques l’inégalité de 

traitement que subissent des individus 

qui n’en font pas partie. On en trouve un 

exemple dans le mouvement Anastasia, 

implanté surtout en Suisse orientale et 

se situant dans le milieu populiste ésoté-

rique de droite. Ses membres, qui se font 

guider par la « force des ancêtres » et se 

voient comme « spirituels » plutôt que 

« religieux », professent des principes 

racistes, antisémites, antiféministes, anti- 

queers, antidémocratiques, hostiles à 

la science et relevant de la théorie du 

complot (Lochau 2022). L’exemple de 

ce mouvement – qui tire son nom d’une 

héroïne de roman, blonde aux yeux bleus, 

qui communique avec les animaux – 

montre aussi que les idéologies racistes 

sont souvent inévitablement liées à 

d’autres formes de rejet à l’égard de 

certains groupes.

Les espaces religieux ou spirituels 

peuvent donc être aussi bien des lieux où 

l’on cultive l’idéal d’une bonne entente 

tant à l’intérieur qu’avec l’extérieur, que 

des espaces d’exclusion, où les indivi-

dus qui ne correspondent pas à l’idéal 

du groupe peuvent être victimes de 

discrimination et d’exclusion : femmes, 

membres de la communauté LGBTQIA+, 

personnes en situation de handicap ou 

considérées comme étrangères.

Religion et racisme : approches 

analytiques en science des reli-

gions

Les groupes religieux ou spirituels 

peuvent avoir des positions diamétra-

lement opposées s’agissant de rejet 

à l’égard d’autres groupes. Il est donc 

essentiel, pour une analyse relevant 

de la science des religions, d’observer 

comment le groupe se voit lui-même et 

perçoit les personnes qui n’en font pas 

partie. Lorsqu’une communauté se réfère 

à une hiérarchie, l’analyse se focalisera 

sur la manière dont elle légitime cette 

hiérarchie et examinera s’il en découle 

une inégalité de traitement au détriment 

des autres. Il faut avoir conscience que, 

si des communautés différentes peuvent 

présenter des éléments similaires, tous 

les groupes religieux ou spirituels ne sont 

pas organisés suivant les mêmes valeurs 

ou les mêmes schémas. Autrement dit, 

même s’il n’emploie pas des termes tels 

que « dignité humaine », un groupe reli-

gieux peut parfaitement incarner ces 

valeurs. Par ailleurs, il est fréquent que 

des courants divers coexistent au sein 

d’un même mouvement religieux, ce qui 

peut rendre le dialogue interreligieux dif-

ficile. Dans le dialogue sociétal, l’ouver-

ture et la volonté de réflexion sont par 

conséquent des valeurs qui favorisent 

une bonne coexistence et qui peuvent 

s’avérer utiles dans la lutte contre le 

racisme et l’exclusion.

Religion, une ressource ambiva-

lente

En résumé, il convient de souligner que 

les religions et les groupes spirituels ne 

sont jamais racistes ou antiracistes en 

tant que tels, ni de façon figée. Ils offrent 

au contraire des espaces de négociation 

et de débat sur les valeurs respectives et 

sur les rapports – fondés sur des consi-

dérations religieuses – entre le groupe 

d’appartenance et les autres groupes. 

Ils peuvent par conséquent constituer 

pour la société un enrichissement, mais 

aussi un obstacle. Les groupes religieux 

ou spirituels qui entendent se présen-

ter en tant que ressource se distinguent 

souvent par les caractéristiques sui-

vantes : engagement au sein de la so

ciété, réflexion critique sur leur passé et 

les rapports de pouvoir en leur sein et 

attitude libérale envers les personnes ne 

faisant pas partie du groupe. En Suisse, 

nombreuses sont les communautés reli-

gieuses dont émane une énergie favo-

risant la cohésion sociale. Néanmoins, 

l’égalité des droits et le respect mutuel 

sont des valeurs qui ne vont jamais de 

soi : elles doivent être cultivées active-

ment.

Maike Schöttner Sieler est doctorante au 

séminaire de science des religions de l’Univer-

sité de Zurich.  

 

maike.schoettnersieler@uzh.ch

En Suisse, nombreuses 
sont les communautés 
religieuses dont émane 
une énergie favorisant la 
cohésion sociale.



->
Les montagnes se rapprochent, elles semblent conciliantes. 

La fierté écrasante de ces poignées de main échangées de tous bords, 

éloigne l’image vive du désespoir humain agrippé à la pente. 

Une communauté fondée sur le vouloir ne vaut que par le nombre  

de ces mains épuisées qui sont saisies à temps. 

Le montagne si fanno più vicine, sembrano concilianti.

Nonostante l’orgoglio per i due fronti 

che qui si danno la mano, spesso dimentichiamo 

che c’è chi, con mano tremante, s’aggrappa debolmente. 

Dopotutto, il valore di una comunità fondata sulla volontà  

si misura da quanti ne riesce ad afferrare che dal dirupo stan per scivolare.

BIBLIOGRAPHIE

Asad, Talal. Formations of the Secular: 

Christianity, Islam, Modernity. Cultural 

Memory in the Present. Stanford, Califor-

nia: Stanford University Press. https://doi.

org/10.1515/9780804783095. 2003

Fédération suisse des communautés israélites 

et Fondation contre le racisme et l’antisémi

tisme. Rapport sur l’antisémitisme 2024 en 

Suisse alémanique, italienne et rhéto-romane. 

https://swissjews.ch/fr/downloads/rapports/

rapportantisemitisme2024. 2024.

Lochau, Lea. Anastasia: Nährboden für rechte 

Ideologie. ZRex – Zeitschrift für Rechtsextre-

mismusforschung 2 (2–2022): 313–27. https://

doi.org/10.3224/zrex.v2i2.08. 2022.

NCBI Suisse. « Respect – Muslim- und Juden-

feindlichkeit gemeinsam überwinden ». 21 

octobre 2022. https://ncbi.ch/abbau-von-

vorurteilen/respect/. 2022.

Office fédéral de la statistique. « Religions ». 

Office fédéral de la statistique. 31 décembre 

2023. https://www.bfs.admin.ch/bfs/fr/home/

statistiques/population/langues-religions/

religions.html. 2023.

Runder Tisch. « Willkommen am Interreligiösen 

Runden Tisch im Kanton Zürich ». https://

www.rundertisch.ch. 2025.



Die Berge kommen näher, sie sind 
wohl konziliant
Bei all dem Stolz, dass sich hier links 
und rechts die Hand geben kann	
wird oft vergessen, es gibt hier 
Menschen die hängen 
nur noch mit einer schwachen Hand 
an nem Hang
und der Wert einer Willensge-
meinschaft ist, wie viel sie 
fängt von denen die falln



29TANGRAM 49_Dossier

Il panorama religioso svizzero è molto 

vasto e spazia dalle varie confessioni 

cristiane alle appartenenze classificate 

dall’Ufficio federale di statistica come 

«altre» (Ufficio federale di statistica 

2023). Può rientrare in quest’ultima cate-

goria, ad esempio, chi si riconosce in una 

corrente buddista o induista. Oltre alle 

tradizioni religiose spesso definite come 

le «cinque religioni mondiali», in Svizzera 

sono numerose le persone che si identi-

ficano piuttosto con la nozione di spiri-

tualità. Spesso hanno una filosofia di vita 

personale che attinge elementi da diver-

se fonti. Il panorama religioso svizzero è 

quindi variegato, anche grazie ai molte-

plici influssi della migrazione. Per molte 

persone che si definiscono religiose o 

spirituali, la fede funge da bussola etica e 

la relativa comunità di credenti da risor-

sa sociale. La comunità offre un’identi-

tà verso l’interno e serve da caratteri-

stica distintiva verso l’esterno. Proprio 

per questo motivo, si pone la questione 

dell’atteggiamento dei gruppi religiosi e 

spirituali nei confronti del tema dell’e-

sclusione e del razzismo. E, come spes-

so capita, si tratta di un interrogativo più 

complesso di quanto si possa supporre 

inizialmente.

Adottando un approccio mutuato dalle 

scienze delle religioni, nel presente 

contributo cercherò di esaminare come 

i gruppi religiosi e spirituali in Svizzera 

influiscano sulle problematiche legate al 

razzismo. In questo contesto, analizzerò 

i fenomeni dell’emarginazione e della 

distinzione nei confronti dell’«altro» e 

illustrerò in che misura i gruppi religiosi 

e spirituali possono costituire una risorsa 

nella lotta contro il razzismo.

Rapporto tra religione e razzismo

Benché il numero delle persone che 

escono dalla Chiesa sia in aumento, anco-

ra oggi la Svizzera si considera un Paese 

di matrice cristiana (Asad 2003, 164–165). 

Questo elemento identitario comporta 

anche una certa volontà di distinguersi 

da altre comunità religiose non percepite 

come parte integrante della cultura loca-

le. Nel caso della comunità musulmana, 

tale fenomeno, spesso legato a visioni 

stereotipate di arretratezza, terrorismo e 

sottomissione delle donne, è emerso con 

particolare evidenza in occasione delle 

campagne per le votazioni sul divieto di 

edificare minareti (2011) e di dissimulare il 

viso (2021), caratterizzate da concezioni 

preconcette e razziste. 

Comunità islamiche svizzere come la 

Ahmadiyya Muslim Jamaat si impegnano 

contro l’esclusione delle persone musul-

mane e organizzano giornate delle porte 

aperte per sfatare i pregiudizi. Oltre alla 

comunità musulmana, anche le persone 

ebree sono vittime di episodi razzisti. 

Il caso dell’ebreo ortodosso aggredito 

con un coltello nel centro di Zurigo nel 

marzo del 2024 testimonia delle dimen-

sioni allarmanti degli attacchi antisemiti 

in Svizzera, aumentati esponenzialmente 

dopo il 7 ottobre 2023 (Federazione sviz-

zera delle comunità israelite e Fondazio-

ne contro il razzismo e l’antisemitismo 

2024, 21–22) – una crescita riconducibile 

alla dinamica polarizzante della situa-

zione nel Vicino Oriente. Iniziative come 

«Runder Tisch der Religionen» (Runder 

Tisch 2025), letteralmente «tavola 

rotonda delle religioni», e «Respect – 

Muslim- und Judenfeindlichkeit gemein-

sam überwinden» (NCBI Svizzera 2022), 

un’offerta di trialogo per superare insie-

me l’ostilità nei confronti delle persone 

musulmane ed ebree, fanno leva sulla 

religione come strumento per unire e 

favorire il dialogo. 

Religione e spiritualità: risorse 
ambivalenti nella lotta contro il 
razzismo
Gli spazi religiosi o spirituali possono essere luoghi in cui la convivenza pacifica è 

vissuta verso l’interno e l’esterno come ideale a cui tendere. D’altro canto, possono 

anche essere luoghi di esclusione di persone non corrispondenti all’ideale del grup-

po o considerate estranee. L’autrice del presente contributo ci illustra in che misura i 

gruppi religiosi e spirituali costituiscono una risorsa per la lotta contro il razzismo.

Maike Schöttner Sieler 



30 TANGRAM 49_Dossier

Ciononostante, l’antisemitismo continua  

a rappresentare una sfida per la società 

svizzera. Gli esempi appena citati di 

razzismo antimusulmano e antisemiti-

smo evidenziano che la religione può 

costituire una risorsa nella lotta contro 

il razzismo e l’esclusione, se agisce da 

ponte con altri attori religiosi. In ossequio 

al motto «parliamo con gli altri e non degli 

altri», si può così accrescere la compren-

sione reciproca e promuovere una convi-

venza pacifica. 

La religione può essere utile anche 

nell’ottica del self empowerment : in 

altre parole, può aiutare ad affermare la 

propria identità in maniera sicura di sé. 

Un tipico esempio in tal senso è costi-

tuito dalle chiese cristiane delle comuni-

tà migranti, che aiutano i loro membri a 

integrarsi e, grazie al supporto religioso 

e comunitario, a elaborare le esperien-

ze negative vissute, nonché a trovare 

risposte e conforto per la propria situa-

zione. La religione può quindi costituire 

un fattore in grado di accrescere la fidu-

cia in sé stessi e stimolare le persone a 

dialogare e a impegnarsi per una società 

basata sull’armonia. Come elemento 

identitario può tuttavia anche creare 

differenze e favorire l’esclusione. Questo 

vale, in particolare, per le comunità che 

legittimano sul piano teologico la dispari-

tà di trattamento nei confronti di persone 

che non ne fanno parte. Ne è un esempio 

l’anastasianesimo, un movimento radica-

to soprattutto nella Svizzera orientale e 

ascrivibile agli ambienti della destra etni-

co-populista ed esoterica. I suoi membri, 

che si richiamano alla «forza degli ante-

nati» e che probabilmente si definireb-

bero più spirituali che religiosi, difendono 

principi razzisti, antisemiti, antifemministi, 

antiqueer, cospirazionisti, antiscientifici e 

antidemocratici (Lochau 2022). Questa 

setta, il cui nome deriva da Anastasia, 

una figura leggendaria femminile bionda 

e dagli occhi azzurri che comunica con 

gli animali, testimonia come le ideologie 

razziste spesso si coniugano inevitabil-

mente ad altre forme di misantropia nei 

confronti di gruppi diversi. 

Gli spazi religiosi o spirituali possono 

quindi essere sia luoghi in cui l’aspira-

zione a una convivenza armoniosa è vis-

suta verso l’interno e l’esterno, sia luoghi 

di esclusione, in cui chi non corrisponde 

all’ideale del gruppo – donne, esponenti 

della comunità LGBTQIA*, persone con 

disabilità o considerate diverse – viene 

discriminato ed emarginato.

Religione e razzismo nell’ottica 

delle scienze delle religioni

Le posizioni assunte dalle comunità reli-

giose o spirituali in merito alla misantro-

pia nei confronti di gruppi diversi sono 

assai eterogenee. Dal punto di vista 

delle scienze delle religioni, è quindi 

fondamentale analizzare come il gruppo 

percepisca sé stesso e le persone che 

non ne fanno parte. Se una comunità 

ha una struttura gerarchica, l’attenzione 

si concentra sul modo in cui tale gerar-

chia viene legittimata e se quest’ultima 

comporta una disparità di trattamen-

to degli altri. È importante sottolineare 

che si trovano elementi paragonabili tra 

le diverse comunità, ma che non tutti i 

gruppi religiosi o spirituali sono organiz-

zati in base agli stessi schemi e valori. In 

altre parole, anche se non utilizza nozioni 

quali «dignità umana», un gruppo reli-

gioso può comunque incarnarli. Spesso i 

sistemi religiosi includono inoltre diversi 

orientamenti, una circostanza che può 

costituire una sfida per il dialogo inter-

religioso. Nel quadro del dialogo sociale, 

l’apertura e la disponibilità alla riflessio-

ne sono quindi valori che si ripercuotono 

positivamente sulla convivenza e sono 

considerati utili ai fini della lotta contro il 

razzismo e l’esclusione.

Conclusioni e prospettive: la reli-

gione come risorsa ambivalente

In sintesi, occorre osservare che le reli-

gioni e i gruppi spirituali non sono mai 

entità statiche oppure razziste o anti-

razziste per definizione, ma offrono spazi 

di negoziazione in cui vengono discussi 

i significati e i rapporti religiosamente 

legittimati tra la propria comunità e gli 

altri gruppi. Possono pertanto costitui-

re un arricchimento, ma anche un osta-

colo per la società. I gruppi religiosi e 

spirituali che intendono proporsi come 

risorsa si contraddistinguono spesso per 

le seguenti caratteristiche: uno spicca-

to impegno sociale, un approccio critico 

nei confronti del proprio passato e dei 

rapporti di potere interni e un atteg-

giamento liberale nei confronti dei non 

membri. In Svizzera, molte comunità reli-

giose sprigionano un’energia positiva per 

la società. La parità dei diritti e il rispet-

to reciproco non possono tuttavia mai 

essere dati per scontati, ma sono valori 

che vanno coltivati attivamente.

Maike Schöttner Sieler è dottoranda presso il 

seminario di scienze delle religioni dell’Univer-

sità di Zurigo.  

 

maike.schoettnersieler@uzh.ch

BIBLIOGRAFIA A PAGINA 24

In Svizzera, molte 
comunità religiose 
sprigionano un’energia 
positiva per la società.



31TANGRAM 49_Dossier

Die Tatsache, dass wir hier 
sind und dass ich diese 
Worte spreche, ist ein 
Versuch, dieses Schweigen 
zu brechen und einige 
dieser Unterschiede 
zwischen uns zu 
überbrücken, denn es ist 
nicht der Unterschied, der 
uns lähmt, sondern das 
Schweigen. Und es gibt 
so viel Schweigen, das 
gebrochen werden muss.
 
Audre Lorde, Auf Leben und Tod: 

Krebstagebuch

2014 brachten in der Stadt Bern die 

Kommunalpolitiker Fuat Köçer und Halua 

Pinto de Magalhães einen bemerkens-

werten Vorstoss mit dem Titel «Kultur-

Evolution der Institutionen» in das Stadt-

parlament. Ausgehend vom Beispiel der 

damaligen «Zunft zum Mohren» kriti-

sierten sie die Stadt, koloniale und ras-

sistische Symbole im öffentlichen Raum 

zu dulden.1 Sie verlangten, zusammen 

mit der Denkmalpflege Lösungen für 

solche Symbole zu erarbeiten. Zudem 

betteten sie das Anliegen in einen Mass-

nahmenkatalog ein, der dem Ausschluss 

der migrantischen Bevölkerung aus den 

öffentlichen Institutionen entgegenwir-

ken sollte. Denn: «Vor diesem Hinter-

grund ist es eine Illusion zu glauben, dass 

sich Migrantlnnen einfach in die beste-

henden hegemonialen Strukturen ein-

fügen.» Oder anders gesagt: Man kann 

nicht von Migrantinnen und Migranten 

erwarten, dass sie sich zugehörig fühlen 

und sich in eine Gesellschaft integrieren, 

welche öffentliche rassistische Symbole 

zulässt – ja als Kulturerbe feiert – sowie 

institutionelle Hürden bei der Teilhabe 

aufrechterhält.

Der durchaus pointierte Vorstoss stach 

in ein Wespennest: Die lokale und nati-

onale Presse spottete oder empörte 

sich über die beiden jungen Secondos, 

die sich erdreistet hatten, das gängige 

Geschichtsbild und das Schweizer Kul-

turerbe in Frage zu stellen. Warum die 

heftigen Reaktionen? Zum einen hatte 

sich die Schweiz selbst in einen his-

torischen Dornröschenschlaf versetzt, 

um die koloniale Komplizenschaft, die 

Kollaboration beim Holocaust, die Aus-

beutung von Migrantinnen und Migran-

ten sowie anderes historisches Unrecht 

zu verdrängen, die ihr Wohlstand und 

Sicherheit gebracht hatten. Die Schweiz 

träumte den Traum der Rechtschaffen-

heit, der Neutralität und der humanitären 

Tradition – und entkam so ihrer politi-

schen, ökonomischen, rechtlichen und 

moralischen Verantwortung.2 

Jede Störung dieses Zustands der 

Amnesie – etwa durch die Erwähnung 

der verdrängten Geschichte – löste 

Widerstand, ja nur zu oft Aggression aus. 

Zum anderen – und das ist die eigent-

liche Pointe – forderten Köçer und Pinto 

de Magalhães ein, als Menschen mit Mig-

rationshintergrund und Rassismuserfah-

rung am Geschichtsbild der Schweiz und 

am Kanon des Kulturerbes mitzuarbei-

ten, an der Schweizer Geschichte teil-

zuhaben. Ja eigentlich taten sie es mit 

ihrem Vorstoss einfach. Auch von linker 

und liberaler Seite gab es Kritik an einer 

sogenannten Symbolpolitik. So bezeich-

nete der ehemalige Präsident der EKR 

und Geschichtsprofessor Georg Kreis 

den Vorstoss in einem Zeitungsartikel als 

Bärendienst: Strukturelle Diskriminie-

rung, etwa auf dem Arbeits- oder Woh-

nungsmarkt, werde nicht berücksichtigt, 

und mit dem Anspruch auf «Political 

Correctness» schrecke man die offene 

Mitte ab. Diese Kritik wurde dem Vorstoss 

jedoch in doppeltem Sinne nicht gerecht: 

Erstens waren darin die symbolische 

Ebene und die institutionelle Ebene von 

strukturellem Rassismus klug verbun-

den. Zweitens manifestierte sich im Arti-

kel eine professorale und offiziöse Geste, 

die den beiden Secondos quasi absprach 

zu verstehen, wie Rassismus funktioniert 

und an der Schweizer Geschichte mitzu-

schreiben.3 

Politische Forderungen nach der Auf-

arbeitung historischen Unrechts im Kon-

text von Rassismus waren nicht neu. In 

den 1970er-Jahren wurde das Verbre-

chen der Stiftung Pro Juventute mit dem 

Projekt «Kinder der Landstrasse» an 

Familien von Jenischen und Sinti pub-

lik, woraufhin in den 1980er-Jahren eine 

historische Studie in Auftrag gegeben 

wurden und Kompensationszahlungen 

gesprochen wurden. In den 1990er-Jah-

ren setzte die Schweiz auf aussenpoli-

tischen Druck die Bergier-Kommission 

ein, um die Rolle der Schweiz im Zwei-

ten Weltkrieg und bei der Rückweisung 

jüdischer Flüchtlinge an der Grenze his-

torisch aufzuarbeiten. Seit den 2000er-

Jahren forderten parlamentarische Vor-

stösse verschiedentlich, die Rolle der 

Schweiz im Sklavenhandel aufzuarbei-

ten. Diese national ergriffenen Massnah-

men fokussierten dabei – mit Ausnahme 

der zögerlichen Reparation der Gewalt im 

Nichts über uns ohne uns !  
Menschenwürde statt Schweigen. Überlegungen zu einem Recht auf Erinnerung 

und Reparation in der postmigrantischen und postkolonialen Schweiz. 

Rohit Jain



32 TANGRAM 49_Dossier

Projekt «Kinder der Landstrasse» und 

dem nachfolgenden Prozess der Aner-

kennung als nationale Minderheiten im 

Falle von Sinti und Jenischen – lediglich 

auf die Aufarbeitung von historischem 

Wissen. 

Der Stadtberner Vorstoss unterschied 

sich jedoch grundlegend davon, indem er 

einen Anspruch von allen BIPOC und der 

gesamten migrantischen Bevölkerung 

formulierte, an der Schweizer Geschichte 

mitzuarbeiten und zudem eine institutio-

nelle Öffnung forderte. Geschichte war in 

diesem Verständnis nicht eine Wirklich-

keit weit weg von der Gegenwart, die man 

distanziert und akademisch erforschen 

konnte und in der wohl oder übel Unrecht 

passiert war. Geschichte fand mitten im 

Hier und Jetzt statt und sollte in einer 

postmigrantischen Demokratie von der 

gesamten Wohnbevölkerung mitgestal-

tet werden. 

Bewegung um historische 

Deutungsmacht und Teilhabe

Die M-Debatte in Bern fand sechs Jahre 

vor den weltweiten «Black Lives Matter» 

-Protesten von 2020 statt, und die post-

koloniale Debatte hatte in der Schweiz 

erst begonnen. In dieser Zeit entstan-

den schweizweit neue antirassistische 

Netzwerke, die explizit von BIPOC und 

Menschen mit Migrationshintergrund 

gegründet wurden, so etwa Bla*SH – 

Netzwerk Schwarze Frauen, Collectif 

Afro-Suisse, Institut Neue Schweiz INES, 

Berner Rassismusstammtisch oder Eri-

treischer Medienbund – um nur einige 

zu nennen. Sie schlossen an Jahrzehnte 

antirassistischer Arbeit von früheren 

Generationen von BIPOC, Migrantinnen/

Migranten und Secondos, an andere 

soziale Bewegungen sowie an staatliche 

Arbeit zur Rassismusbekämpfung an, die 

ab den 1990er-Jahren langsam begon-

nen hatte. Dabei brachten diese neuen 

Stimmen auch neue Perspektiven, Erfah-

rungen und Ansprüche mit. 

Eine besondere Bedeutung nahm die 

Auseinandersetzung mit der Schweizer 

Geschichte von Rassismus, Kolonialis-

mus und Migration ein. Während die 

Schweizer Geschichte der Sklaverei und 

der ökonomischen Ausbeutung seit der 

Drittwelt-Bewegung in den 1970er-Jah-

ren ein wichtiges Thema war, themati-

sierten die jüngeren Stimmen die Rolle 

von Kultur, Öffentlichkeit, Wissenschaft 

und Bildung für den helvetischen «Kolo-

nialismus ohne Kolonien». So wurde etwa 

aufgearbeitet, dass die Schweiz in der 

wissenschaftlichen Rassenanthropologie 

und der Eugenik eine Musterschülerin 

war, dass der Kolonialwarenhandel und 

die Kolonialarchitektur den Alltag präg-

ten und dass unzählige Völkerschauen 

Schweizerinnen und Schweizer zum 

Weisssein erzogen, indem die Schau-

stellerinnen und Schausteller rassifiziert 

wurden. Die damit verbundenen kultu-

rellen Repertoires, Bilderarchive, his-

torischen Narrative, Architekturen und 

Öffentlichkeiten wirken bis heute weiter 

und setzen rassifizierte Beziehungen des 

«Eigenen und des Anderen» ins Werk.4 

Auf einer politischen Ebene forderten die 

Assimilations- und Integrationsregimes 

seit den 1970er-Jahren BIPOC, Migrantin-

nen und Migranten sowie ihre Nachkom-

men dazu auf, sich mit der dominanten 

Schweizer Kultur zu identifizieren und 

ihre eigenen Geschichten, Erfahrungen 

und Wissensformen lediglich im Priva-

ten zu pflegen – oder am besten zu ver-

gessen. Aber keinesfalls wurden diese 

als Teil der Schweiz wahrgenommen. Die 

neue postkoloniale und postmigrantische 

Bewegung entwickelte nicht nur wissen-

schaftliche, künstlerische und aktivis-

tische Strategien, um diese verdrängte 

Geschichte von Rassismen, Ausschluss, 

Solidarität und Widerstand erfahrbar zu 

machen. Sondern sie brach auch aus 

dem Assimilations- und Integrations-

rahmen aus und beanspruchte öffentli-

che Deutungsmacht. Darin verkörperte 

sich ein Anspruch der migrantischen und 

rassifizierten Bevölkerung darauf, die 

Geschichte der Schweiz mitzuschreiben 

und mitzugestalten, ja an der Geschichte 

und Gesellschaft teilzuhaben.5 

Wie auch in der M-Debatte in Bern 

wurde diesem Anspruch in dieser Zeit 

mit Widerstand, Spott und Aggression 

begegnet. Gleichzeitig schufen diese 

Prozesse an der Schnittstelle von For-

schung, Kunst, Aktivismus und Commu-

nity-Building einen produktiven Nährbo-

den und sie strahlten zunehmend auf die 

Institutionen aus. Angesichts des inter-

nationalen Drucks im Zuge der «Black 

Lives Matter»-Proteste 2020 vermochte 

die Dominanzgesellschaft den Wider-

stand nicht aufrechtzuerhalten, und die 

postkoloniale Debatte erreichte eine 

breite, institutionelle Öffentlichkeit. Seit-

her haben Ausstellungen zum Schweizer 

Kolonialismus und Rassismus – sowie 

zum Widerstand dagegen in Genf, Zürich 

und Bern stattgefunden. 2024 hat auch 

das Schweizerische Nationalmuseum 

in Zürich eine Ausstellung zum Thema 

gemacht. An der Vernissage anerkannte 

Bundesrätin Elisabeth Baume-Schnei-

der die Rolle der Schweiz im Kolonialis-

mus und brach somit mit der bisherigen 

Schweizer Doktrin, wonach die Schweiz 

mit dem Kolonialismus nichts zu tun 

hatte. 

Struktureller Rassismus statt 

Menschenwürde

Am 21.  September 2018 veröffentlichte 

die Historikerin und Designerin Paola 

De Martin auf der Website des Instituts 

Neue Schweiz INES einen offenen Brief 

an die damalige Bundesrätin Simonetta 

Sommaruga.6 Unter dem Titel «Bren-

nende Unschärfe» beschrieb sie ihre 

Suche nach Klarheit und Wahrheit im 

Kontext der Illegalisierung von Saison-

nierfamilien nach der Einführung des 

ANAG (Gesetz über den Aufenthalt und 

die Niederlassung von Ausländern) 1934. 

Im Rahmen des verbotenen Familien-

Die neue postkoloniale 
und postmigrantische 
Bewegung brach aus 
dem Assimilations- und 
Integrationsrahmen 
aus und beanspruchte 
öffentliche 
Deutungsmacht.



33TANGRAM 49_Dossier

nachzugs wurden während Jahrzehnten 

Hundertausende Familien getrennt res-

pektive gezwungen, ihre Kinder illegal 

in der Schweiz zu verstecken. Nach der 

Schilderung der jahrelangen Suche nach 

Wahrheit, der Scham und des Schwei-

gens in der Familie und der Gesellschaft 

schrieb De Martin:

«Wenn die Schweizer Mehrheit denkt, 

dass Menschenrechtsverletzungen an 

Ausländern in der Schweiz kein Schwei-

zer Thema sind, dann muss sich das 

ändern. […] Denn ich stehe hier nicht als 

Bittende vor der politischen Vertretung 

der Schweiz, sondern als Fordernde. 

Auch wenn mein Ich unscharf verbunden 

ist mit Zehntausenden von Anderen, die 

es jetzt und auf diese Art nicht sagen, ich 

muss es endlich tun, denn wir haben nicht 

unendlich Zeit, um unsere gesellschaftli-

chen Wunden zu heilen. Ich fordere:

dass die Illegalisierung der Kinder von 

Saisonniers und die damit verbundene 

Traumatisierung ihrer Familien und ihrer 

Community in der Schweiz eine politisch 

angestossene, öffentlich breit und gut ver-

mittelte, historische Aufarbeitung erfährt,

dass die Menschenrechtsverletzungen 

der Saisonniers von der höchsten politi-

schen Vertretung der Schweiz öffentlich 

anerkannt und entschuldigt werden, auch 

wenn sie nach damaligem Recht «legal» 

geschahen. Es braucht eine symbolische 

Geste der Entschuldigung, es ist nicht 

damit getan, den damaligen Fremdarbei-

tern für ihre Arbeit am Aufbau der Schweiz 

danke zu sagen,

dass Hand geboten wird, damit die Betrof-

fenen finanziell entschädigt werden. Die 

Traumata haben an unseren Ressourcen 

gezehrt. Diese fehlten, als wir sie nötig 

gehabt hätten, um ein Leben in Würde zu 

führen.»

De Martins Brief ist eines der vielen – 

bekannten oder weniger bekannten 

– Zeugnisse, die aufzeigen, dass struk-

tureller Rassismus in der Schweizer 

Geschichte und Gegenwart die Men-

schenwürde mit Füssen tritt. Im Falle 

der «illegalisierten Saionnierfamilien» 

wurden politische, soziale und kultu-

relle Menschenrechte eklatant verletzt, 

und ein menschenwürdiges Leben von 

Hundertausenden von Menschen wurde 

systematisch eingeschränkt.7 Während 

im Falle der Administrativen Versorgun-

gen die offizielle Schweiz in den letzten 

10 Jahren – lieber spät als nie – das 

historische Unrecht anerkannte, eine 

historische Aufarbeitung anstiess und 

erste Massnahmen zur Kompensation 

leistete, fand dies im Falle der «illegali-

sierten Saisonnierfamilien» nicht statt. 

Warum? Letztere werden nicht als Teil 

der Gesellschaft – geschweige denn 

der Nation – angesehen, waren sie doch 

Ausländerinnen und Ausländer, als das 

Unrecht passierte, und sie hatten gegen 

das geltende Recht verstossen. Statt das 

strukturelle Unrecht, das im ANAG und 

der Verwaltungspraxis verankert war, in 

Frage zu stellen und Verantwortung zu 

übernehmen, wird die Schuld und die 

Scham auf die Opfer übertragen.8

Was der Brief aber auch aufzeigt, ist, dass 

das Schweigen über diese Gewalt die 

Traumata nicht nur konserviert und ver-

stärkt, sondern eine eigene spezifische 

Verletzung der Menschenwürde bedeu-

tet. Die erlittene Gewalt vergessen und  

die Wahrheit verdrängen zu müssen, um 

sich an die Dominanzgesellschaft anzu-

passen, verdoppelt die Gewalt. Umge-

kehrt ist der Kampf um Erinnerung, 

Wahrheit und Anerkennung ein funda-

mentaler Weg, um sich (wieder) vollständig 

als Mensch und als Teil der Gesellschaft 

zu fühlen. Die Forschung zu Genozi-

den und anderen Verbrechen gegen die 

Menschlichkeit zeigen, wie zentral es für 

die Opfer ist, dass sie ihre Erfahrung tei-

len können und dass diese als Wahrheit 

anerkannt wird – sei dies mit Briefen aus 

dem Warschauer Ghetto, in den öffent-

lichen Tribunalen der südafrikanischen 

Wahrheits- Versöhnungskommission, in 

der Arbeit von Naschet Jenische oder 

aktuell von Gaza Monologues.

Postmigrantische Demokratie 

durch Erinnerung und Reparation 

stärken

Während ein breites Bewusstsein ras-

sistischer Gewalt in der Schweizer Ge

schichte begrüssenswert ist, stellt sich 

die Frage, wie der Schalter umgelegt 

werden kann: vom Wissen zum Wan-

del, von der Erinnerung zur Reparation.9 

Gemäss den Ansätzen der transitionalen 

und reparativen Gerechtigkeit, wie sie 

zum Beispiel nach Bürgerkriegen ange-

wendet wird, geht es in Fällen histori-

scher Gewalt nicht nur darum, die Ver-

gangenheit aufzuarbeiten, vergangenes 

Unrecht zu entschuldigen oder Straftä-

ter zu verurteilen. Vielmehr braucht es 

Massnahmen, die in der Gegenwart und 

in die Zukunft wirken, um den Schaden 

und die strukturellen Nachteile zu kom-

pensieren sowie zu verhindern, dass 

das gleiche Unrecht wieder passiert.10 

Konsequenterweise hat Paola De Martin 

mit Weggefährtinnen und -gefährten, 

Leidensgenossinnen und -genossen 

sowie solidarischen Alliierten im Jahr 

2021 den Verein TESORO gegründet, um 

die Forderungen aus ihrem Brief wei-

terzuverfolgen.11 Den Berner Vorstoss, 

die postkoloniale und postmigrantische 

Bewegung sowie TESORO verbindet das 

Anliegen, eine «andere» Geschichte 

einzufordern und den Anspruch, diese 

Geschichte auch selbst mitzuerzählen. 

Angesichts der strukturellen Verdrän-

gung und Amnesie darf es aus einer 

Menschenrechtsperspektive nicht nur 

darum gehen, historisches Unrecht wis-

senschaftlich aufzuarbeiten, öffentlich 

zu präsentieren und damit Bewusstsein 

zu schaffen. Es muss darum gehen, dass 

die betroffenen Menschen und biografi-

Der Anspruch, die 
eigene Geschichte in 
die Geschichte der 
Schweiz einzuschreiben, 
ist angesichts 
eines strukturellen 
Ausschlusses ein zutiefst 
politischer Akt.



34 TANGRAM 49_Dossier

schen Expertinnen und Experten des 

erlittenen Unrechts sich als historische 

Subjekte und demokratische Mitbürge-

rinnen und Mitbürger ins Spiel bringen 

(zu können) und an der Geschichte mit-

zuschreiben und mitzuwirken.

Der Anspruch, die eigene Geschichte in 

die Geschichte der Schweiz einzuschrei-

ben, ist angesichts eines strukturel-

len Ausschlusses aus dem öffentlichen 

Geschichtsbild und den demokratischen 

Entscheidungsprozessen ein zutiefst 

politischer Akt. Gleichzeitig ist es ein 

Angebot, den gesamtgesellschaftlichen 

Prozess der Reparation zu beginnen und 

die beschädigten Beziehungen demo-

kratisch zu gestalten. Dieser Prozess 

erfordert jedoch, die politischen und 

institutionellen Barrieren zu durchbre-

chen, welche um die Deutungshoheit der 

Geschichte aufgebaut sind. 

Der deutsch-griechische Autor Mark 

Terkessidis macht dabei eine wichtige 

Verbindung von Erinnerungspolitik mit 

der demokratischen Fundierung einer 

Gesellschaft: «Das Auftauchen von 

Erinnerung hat immer auch etwas mit 

Zugehörigkeit zu tun. Die eigene Erin-

nerung artikulieren, ins Spiel bringen, 

zum Einsatz machen, zur Beschwerde 

nutzen, kann nur, wessen Zugehörigkeit 

zum Gemeinwesen nicht zur Disposition 

steht.»12 Oder umgekehrt formuliert, 

bedeutet dies, dass ein demokratisches 

Gemeinwesen die Erinnerung all der-

jenigen öffentlich verhandeln muss, die 

es als seinen Teil anerkennt. Wer ist die 

Schweiz? Wer gehört dazu? Wessen 

Erinnerung zählt? Und wer entscheidet 

darüber?

Eine Debatte über ein Recht auf Erinne-

rung und Reparation wäre angesichts des 

historischen gewachsenen Rassismus ein 

Schritt, die postmigrantische Demokratie 

zu stärken. Das Festhalten am Status quo 

hingegen würde die strukturelle Gewalt 

wiederholen und das gähnende Demo-

kratiedefizit vergrössern. 

^Rohit Jain ist promovierter Sozialanthropolo-

ge mit Fokus auf Migration, Postkolonialismus, 

Erinnerungspolitik und öffentliche Kultur. Er 

forscht und lehrt an der Hochschule Luzern 

und der Universität Bern.  

 

rohit.jain@hslu.ch 

1	� https://stadtrat.bern.ch/de/geschaefte/detail.

php?gid=44cb06fb28334b6d8b3e561ca1672cac
2	� Jain, Rohit (2022), «Schwarzenbach geht uns 

alle an! Gedanken zu einer vielstimmigen, 

antirassistischen Erinnerungspolitik», in: dos 

Santos Pinto, Jovita; Ohene-Nyako Pamela et 

al. (Hg.), Un/Doing Race. Rassifizierung in der 

Schweiz, Seismo, Zürich, 309–329. 
3	� Kreis, Georg (2014), «Zwischen Symbolpolitik 

und Realengagement», in: Jornal B, 21. Mai 

2014. https://journal-b.ch/artikel/zwischen-

symbolpolitik-und-realengagement/, Pinto 

de Magalhães, Halua (2008), «Zwischen 

Symbolpolitik und Realengagement. Eine 

postkoloniale Umdeutung», in: Widerspruch 

72, 102–110.
4	� Purtschert, Patricia, Barbara Lüthi, Francesca 

Falk (Hg.), Postkoloniale Schweiz. Formen und 

Folgen eines Kolonialismus ohne Kolonien. 

Bielefeld, transcript.
5	� Jain, Rohit (2017), «Die Schweiz, ein*e 

Bastard*in – Reflexionen zu einer 

postkolonialen Praxis im Kontext von Urban 

Citizenship in Zürich», in, Morawek, Katharina 

& Martin Krenn (Hg.), Urban Citizenship. Zur 

Demokratisierung der Demokratie, Verlag für 

moderne Kunst, Wien, 379–418.
6	� De Martin, Paola (2018). «Brennede Unschärfe. 

Offener Brief an Simonetta Sommaruga», 

in, INES Blog, 21. September 2018. https://

institutneueschweiz.ch/De/Blog/176/De_

Martin_Brennende_Unschrfte
7	� In der UNO-Menschenrechtspolitik ist 

die Thematik der Erinnerung, Geschichte, 

Wahrheit und Gerechtigkeit als kulturelles 

Recht verortet, d. h. als Recht jedes Einzelnen, 

am kulturellen Leben teilzunehmen, die 

eigene kulturelle Identität zu pflegen und 

am kulturellen Erbe einer Gesellschaft 

teilzuhaben. https://www.ohchr.org/en/

treaty-bodies/cescr; https://www.ohchr.org/

en/special-procedures/sr-cultural-rights/

history-and-memorialisation-narratives-

about-past-examined-through-lens-

cultural-rights. 
8	� De Martin, Paola (2022), «Versteckte 

Täter*innen», in: Widerspruch 79, 87–94.
9	� Jain, Rohit (2023), «Den Schalter umlegen... 

Eine historische Chance für eine 

transformative Erinnerungspolitik in Zürich», 

in: Stadt Zürich (Hg.), E-Publikation zur 

Ausstellung «Blinde Flecken – Zürich und der 

Kolonialismus», 94–96. 
10	� Wie in der Menschenrechtspolitik fokussiert 

die Schweiz auch im Bereich «Dealing with 

Past» auf die Aussenpolitik, statt dies auch 

auf innenpolitische Prozesse historischen 

Unrechts anzuwenden,  

https://www.swisspeace.ch/courses/ 

short-courses/dealing-with-the-past-and-

conflict-transformation-course
11	� https://www.tesoro2021.ch/
12	� Terkessidis, Mark (2019), Wessen Erinnerung 

zählt? Koloniale Vergangenheit und 

Rassismus heute, Berlin, Hoffmann und 

Campe.

https://journal-b.ch/artikel/zwischen-symbolpolitik-und-realengagement/
https://journal-b.ch/artikel/zwischen-symbolpolitik-und-realengagement/
https://www.ohchr.org/en/treaty-bodies/cescr
https://www.ohchr.org/en/treaty-bodies/cescr
https://www.ohchr.org/en/special-procedures/sr-cultural-rights/history-and-memorialisation-narratives-about-past-examined-through-lens-cultural-rights
https://www.ohchr.org/en/special-procedures/sr-cultural-rights/history-and-memorialisation-narratives-about-past-examined-through-lens-cultural-rights
https://www.ohchr.org/en/special-procedures/sr-cultural-rights/history-and-memorialisation-narratives-about-past-examined-through-lens-cultural-rights
https://www.ohchr.org/en/special-procedures/sr-cultural-rights/history-and-memorialisation-narratives-about-past-examined-through-lens-cultural-rights
https://www.ohchr.org/en/special-procedures/sr-cultural-rights/history-and-memorialisation-narratives-about-past-examined-through-lens-cultural-rights


35TANGRAM 49_Dossier

Le fait que nous soyons 
ici ensemble, et que je 
prononce ces paroles, est 
une tentative de briser ce 
silence et de construire 
des ponts entre nos 
différences, car ce ne sont 
pas nos différences qui 
nous immobilisent, c’est le 
silence. Et tant de silences 
doivent être brisés. 

Audre Lorde, Journal du cancer

En  2014, Fuat Köçer et Halua Pinto de 

Magalhães, alors élus communaux à 

Berne, ont déposé au Parlement de la Ville 

un postulat remarqué, intitulé « Kultur

Evolution der Institutionen » [« (R) Évolu-

tion culturelle des institutions »]13. S’ap-

puyant sur l’exemple de ce qui était 

encore la « Guilde des Maures » – une 

corporation historique arborant une tête 

d’Africain aux traits caricaturaux sur la 

façade de son siège, en vieille ville –, ils 

reprochaient à la Ville sa tolérance vis-à-

vis des symboles racistes et coloniaux 

dans l’espace public, et exigeaient pour y 

remédier des solutions imaginées avec le 

service de conservation des monuments 

historiques. Ils intégraient par ailleurs 

cette demande dans un catalogue de 

mesures visant à lutter contre l’exclusion 

de la population immigrée hors des insti-

tutions publiques. Car, disaient-ils, « il est 

illusoire d’imaginer que les personnes 

immigrées puissent s’intégrer dans les 

structures hégémoniques dominantes 

dans un tel contexte ». Autrement dit, on 

ne peut attendre des personnes immi-

grées qu’elles s’intègrent et se sentent 

appartenir à une société qui admet les 

symboles publics racistes, voire les 

considère comme son patrimoine cultu-

rel, et perpétue les obstacles institution-

nels empêchant leur participation.

Ce postulat des plus tranchés a susci-

té un tollé. La presse locale et nationale 

tantôt raillait, tantôt conspuait ces deux 

jeunes secondos qui osaient remettre en 

question l’historiographie officielle de la 

Suisse et son héritage culturel. Pourquoi 

ces réactions épidermiques ? C’est que 

la Suisse, peu désireuse de regarder en 

face la complicité qui est la sienne dans 

l’histoire coloniale, pas plus que sa colla-

boration à l’Holocauste, l’exploitation de 

personnes immigrées et les autres injus-

tices qui ont fait d’elle un pays envié pour 

sa richesse et sa sécurité, cultive sur ces 

questions une forme de léthargie. Elle 

préfère se rêver en parangon de droiture, 

de neutralité et de tradition humanitaire, 

s’épargnant du même coup un examen 

de conscience politique, économique, 

juridique et moral 14. 

Dès lors, attenter à cette amnésie, en 

évoquant par exemple des épisodes 

historiques qu’on a préféré oublier, 

expose à une forte résistance, voire, trop 

souvent, à de l’agressivité. Autre élément 

d’explication (et véritable poil à gratter) : 

Messieurs Köçer et Pinto de Magalhães, 

deux individus issus de la migration et 

ayant fait l’expérience personnelle du 

racisme, réclamaient de pouvoir parti-

ciper à l’élaboration du récit historique 

national et du canon culturel, d’avoir part 

à l’histoire de la Suisse. C’est ce qu’ils ont 

fait très concrètement avec leur postu-

lat. Les critiques à l’encontre de ce que 

certaines voix qualifiaient de politique 

des symboles sont venues de tous bords, 

y compris de la gauche et du camp libé-

ral. Georg Kreis, ancien président de la 

CFR et professeur d’histoire, a ainsi jugé 

dans un article de presse que le postu-

lat « desservait la cause » : il négligeait 

d’après lui la discrimination structurelle, 

telle qu’on l’observe par exemple sur le 

marché du travail ou celui de l’immobilier, 

et son caractère « politiquement correct » 

risquait de rebuter le centre ouvert. 

Mais il s’agissait d’une critique injuste, 

et à double titre. D’abord, le postulat en 

question reliait intelligemment le niveau 

symbolique et le niveau institutionnel 

du racisme structurel. Ensuite, le geste 

professoral officieux qui se manifes-

tait dans cet article déniait aux deux 

secondos la capacité de comprendre le 

fonctionnement du racisme et de parti-

ciper à l’écriture du récit historique de la 

Suisse15. 

Ce n’étaient pas les premières voix à 

réclamer que la Suisse se penche sur ses 

torts historiques en lien avec le racisme. 

La révélation dans les années 1970 de 

la conduite criminelle de l’œuvre des 

Enfants de la grand-route menée par la 

fondation Pro Juventute à l’encontre de 

familles yéniches et manouches/sintés 

ont abouti dans les années 1980 à une 

étude historique et à des compensations 

financières. Dans les années 1990, sous 

la pression politique exercée à l’éche-

lon international, les historiens de la 

commission Bergier furent chargés de 

faire la lumière sur le rôle de la Suisse 

dans la Seconde Guerre mondiale et 

dans le refoulement des réfugiés juifs. 

Rien sur nous sans nous !
Réflexions sur un droit à la mémoire et à la réparation dans la Suisse  

post-migratoire et postcoloniale. 

Rohit Jain



36 TANGRAM 49_Dossier

Et depuis les années 2000, plusieurs 

interventions au Parlement ont deman-

dé d’étudier le rôle de la Suisse dans la 

traite négrière. Mais ces mesures, prises 

à l’échelon national, se sont concentrées 

uniquement sur l’élaboration d’un savoir 

historique, à l’exception notable de l’af-

faire des Enfants de la grand-route, 

où le travail a donné lieu à de timides 

compensations et à la reconnaissance 

des Yéniches et des Manouches/Sintés 

comme minorités nationales.

Le postulat déposé au Conseil de la Ville 

de Berne, lui, était fondamentalement 

différent en ce qu’il formulait le droit 

de participer à l’histoire de la Suisse 

pour toutes les personnes autochtones, 

noires et de couleur (PANDC) et pour l’en-

semble de la population immigrée, et qu’il 

exigeait une ouverture institutionnelle. 

L’histoire n’y était pas perçue comme 

une réalité éloignée du présent, suscep-

tible d’être examinée de manière acadé-

mique et distanciée, et lors de laquelle, 

qu’on le veuille ou non, des injustices 

avaient été commises : elle se déroulait 

ici et maintenant et, dans le contexte 

d’une démocratie post-migratoire, devait 

être racontée par l’ensemble de la popu-

lation résidante.

Mouvement pour le pouvoir d’in-

terprétation et la participation 

historiques

La polémique de la Guilde des Maures a 

éclaté six ans avant les manifestations 

internationales de Black Lives Matter, 

en  2020. La Suisse commençait tout 

juste à se pencher sur son passé colo-

nial. À l’époque, de nouveaux réseaux 

antiracistes, fondés explicitement par 

des PANDC et des personnes issues 

de la migration, fleurissaient dans tout 

le pays : Bla*Sh (collectif de femmes 

noires), le Collectif Afro-Swiss, l’Insti-

tut Nouvelle Suisse (INES), la Berner 

Rassismusstammtisch (Table ronde 

sur le racisme à Berne), l’Eritreischer 

Medienbund (Fédération des médias 

érythréens en Suisse), etc. Ils se ratta-

chaient à des décennies de travaux 

antiracistes menés par les précédentes 

générations de PANDC, de personnes 

immigrées et de secondas et secondos, 

à d’autres mouvements sociaux, mais 

aussi à la lutte contre le racisme, 

lentement mise en place à partir des 

années 1990 par des services étatiques. 

Mais ces nouvelles voix apportaient 

également de nouvelles perspectives, 

de nouvelles expériences, de nouvelles 

revendications. 

Dans ce contexte, la confrontation à 

l’histoire du racisme, du colonialisme et 

de la migration suisses a pris une place 

très particulière. Si la place de l’esclavage 

et de l’exploitation économique dans 

l’histoire de la Suisse constituait une 

thématique centrale depuis l’avènement 

du mouvement tiers-mondiste dans les 

années  1970, les nouveaux courants, 

eux, interrogeaient le rôle de la culture, 

de l’opinion publique, des sciences et de 

l’éducation dans le « colonialisme sans 

colonies » typiquement helvétique. Il a 

ainsi été établi que la Suisse avait été 

une élève modèle en matière d’eugé-

nisme et d’anthropologie raciale, que les 

biens de consommation en provenance 

des colonies et l’architecture coloniale 

étaient omniprésents dans la vie quoti-

dienne des Suisses, et que ce sont entre 

autres les zoos humains, très en vogue 

à une période, et basés sur la racisation 

des personnes exhibées, qui ont ensei-

gné aux Suisses leur blanchitude. Cette 

influence se retrouve aujourd’hui dans 

une certaine catégorie de répertoires 

culturels, images d’archives, récits histo-

riques, architectures, opinions publiques, 

réactivant en permanence des relations 

racisées sur le mode du « nous et les 

autres »16. 

Sur un plan politique, les régimes d’assi-

milation et d’intégration qui prévalaient 

depuis les années 1970 exhortaient 

les PANDC, les personnes immigrées 

et leur descendance à s’identifier à la 

culture suisse dominante et à reléguer 

dans la sphère privée – ou mieux, à 

oublier – leurs histoires, expériences et 

savoirs spécifiques, nullement considé-

rés comme faisant partie de la Suisse. 

Le nouveau mouvement postcolonial et 

post-migratoire a développé des stra-

tégies scientifiques, artistiques et acti-

vistes pour faire connaître à tous cette 

histoire de racisme et d’exclusion, de 

solidarité et de résistance, que la Suisse 

a voulu oublier. Il s’est aussi, et surtout, 

affranchi du cadre de l’assimilation et de 

l’intégration pour revendiquer un pouvoir 

d’interprétation officiel, concrétisation 

d’un droit de la population immigrée 

et racisée à participer à l’écriture et au 

façonnage de l’histoire de la Suisse, et 

même à avoir part à cette histoire et à 

cette société17. 

Comme dans l’affaire de la Guilde des 

Maures, cette revendication se heurte 

aujourd’hui à de fortes résistances, à des 

moqueries et à de l’agressivité. En même 

temps, ces processus au croisement de 

la recherche, de l’art, de l’activisme et 

de la construction communautaire ont 

créé un terreau des plus fertiles et eu un 

retentissement croissant sur les institu-

tions. Sous la pression internationale née 

dans le sillage des manifestations Black 

Lives Matter de  2020, la société domi-

nante a dû céder, et le débat postcolo-

nial a investi une large part de l’opinion 

institutionnelle. Depuis, des expositions 

sur le racisme et le colonialisme suisses, 

et sur la résistance qu’ils ont rencon-

trée, ont été organisées à Genève, 

Zurich et Berne. C’est d’ailleurs lors 

du vernissage d’une exposition sur le 

sujet au Musée national suisse à Zurich 

en 2024 que la conseillère fédérale Elisa-

beth Baume-Schneider a reconnu le rôle 

de la Suisse dans le colonialisme, portant 

un rude coup au dogme qui voulait voir 

la Suisse parfaitement étrangère à ce 

chapitre de l’histoire. 

Le nouveau mouvement 
postcolonial et post-
migratoire s’est 
affranchi du cadre 
de l’assimilation et 
de l’intégration pour 
revendiquer un pouvoir 
d’interprétation officiel.



37TANGRAM 49_Dossier

Un racisme structurel qui piétine 

la dignité humaine

Le 21  septembre  2018, l’historienne et 

designer Paola De Martin publiait sur 

le site de l’INES une lettre ouverte à  

Simonetta Sommaruga, alors conseil-

lère fédérale18. Dans ce texte, intitulé 

Brennende Unschärfe (Flou brûlant), elle 

décrit sa quête de clarté et de vérité 

concernant les conséquences de la loi 

fédérale sur le séjour et l’établissement 

des étrangers (LSEE). Promulguée en 

1934, cette loi, en interdisant le regrou-

pement familial, précipita bon nombre 

de familles de saisonniers dans l’illégali-

té : des décennies durant, des centaines 

de milliers d’entre elles se trouvèrent 

séparées ou contraintes de cacher leurs 

enfants en Suisse. Après avoir retracé les 

années d’enquête, mais aussi la honte 

et le silence qui règne dans sa famille 

autant que dans la société, l’historienne 

écrit : 

« Si la majorité des Suisses pensent 

réellement que la violation des droits 

humains des personnes étrangères 

en Suisse n’est pas une question qui 

concerne les Suisses, il va impérative-

ment falloir que les choses changent. [...] 

Car en vous écrivant cette lettre, à vous 

qui représentez politiquement la Suisse, 

je ne viens pas vous supplier, mais vous 

faire entendre mes revendications. 

Même si c’est un lien flou que celui qui 

me rattache aux milliers d’autres qui eux, 

ne le disent pas aujourd’hui, ou pas de 

cette façon, il est temps pour moi de le 

faire, car nous n’avons pas l’éternité pour 

panser les plaies que nous a infligées la 

société. Je demande :

que la clandestinité dans laquelle les 

enfants de saisonnières et de saison-

niers ont été plongés et le traumatisme 

qui en a résulté pour leurs familles et leur 

communauté en Suisse fassent l’objet 

d’un travail historique initié par la sphère 

politique et diffusé largement et fidèle-

ment auprès du grand public ;

que la violation des droits humains 

qu’ont subie les saisonnières et les 

saisonniers soit reconnue publiquement 

au plus haut sommet de l’État suisse, et 

qu’elle fasse l’objet d’excuses officielles, 

même si elle était « légale » au moment 

des faits. Il faudra un geste d’excuse 

symbolique. Nous ne nous contenterons 

pas de simples remerciements adressés 

aux travailleuses et travailleurs étran-

gers de l’époque pour leur contribution à 

la construction de la Suisse ;

qu’une aide soit proposée pour que les 

personnes concernées soient finan-

cièrement dédommagées. Les traumas 

ont consumé nos ressources, et celles-

ci nous ont manqué lorsque nous en 

avions besoin pour mener une existence 

digne. »

La lettre de Paola De Martin est l’un des 

nombreux témoignages plus ou moins 

connus qui montrent que le racisme 

structurel de la Suisse, aujourd’hui 

comme hier, piétine allègrement la digni-

té humaine. Le cas des « familles de 

saisonniers clandestines », avec un cadre 

qui bafoue systématiquement le droit 

de centaines de milliers de personnes 

à mener une vie digne, constitue une 

violation criante des droits humains poli-

tiques, sociaux et culturels19. Or, si en 

ce qui concerne les internements admi-

nistratifs, la Suisse officielle commence 

depuis une dizaine d’années (mieux 

vaut tard que jamais) à reconnaître ses 

torts historiques (elle a commandité une 

enquête historique sur le sujet et accor-

dé de premières compensations), il n’en 

va pas de même pour ces familles. Car les 

saisonnières et saisonniers, dans cette 

histoire, ne sont pas considérés comme 

des membres de la société, et encore 

moins de la nation, puisqu’à l’époque, ces 

personnes étaient des ressortissants 

étrangers et violaient qui plus est le droit 

en vigueur. On préfère ainsi rejeter la 

faute et la honte sur les victimes plutôt 

que de questionner l’injustice intrinsèque 

de la LSEE et des pratiques administra-

tives et d’en assumer la responsabilité20.

Mais cette lettre montre également que 

le silence qui entoure cette violence, 

non seulement perpétue et renforce les 

traumatismes, mais bafoue lui-même, 

d’une manière spécifique, la dignité 

humaine. C’est un redoublement de la 

violence que de devoir oublier la violence 

vécue et refouler la vérité pour s’adap-

ter à la société dominante. Au contraire, 

le combat pour la mémoire, la vérité et 

la reconnaissance constitue un moyen 

essentiel de se sentir (à nouveau) être 

humain à part entière et membre de 

la société. L’étude des génocides et 

autres crimes contre l’humanité montre 

l’importance fondamentale, pour les 

victimes, de pouvoir partager leur expé-

rience (à travers des lettres du ghetto 

de Varsovie, les auditions organisées par 

la commission Vérité et réconciliation 

sud-africaine, le travail de la fondation 

Naschet Jenische ou plus récemment 

les témoignages mis en scène dans Les 

Monologues de Gaza) et de constater 

que celle-ci est reçue comme véridique.

Mémoire et réparation : vers une 

démocratie post-migratoire plus 

forte

La violence raciste constitutive de l’his-

toire suisse est aujourd’hui largement 

reconnue, et c’est heureux. Mais il faut 

maintenant se demander comment faire 

évoluer les choses : comment passe-t-

on du savoir à la transformation, de la 

mémoire à la réparation21 ? Selon l’ap-

proche de la justice transitionnelle et 

restaurative, telle qu’elle est par exemple 

appliquée après certaines guerres 

civiles, le but, dans les situations de 

violence historique, n’est pas tant d’étu-

dier le passé, de pardonner les injustices 

d’hier ou de condamner les criminels, que 

d’élaborer des mesures qui permettent, 

au présent et à l’avenir, de compenser 

Dans un contexte 
d’exclusion structurelle, 
la revendication 
d’inscrire sa propre 
histoire dans la grande 
histoire de la Suisse est 
un geste éminemment 
politique.



38 TANGRAM 49_Dossier

les dommages et les préjudices struc-

turels et d’empêcher la répétition d’une 

injustice similaire22. 

En 2021, Paola De Martin, cohérente avec 

elle-même, a fondé l’association TESORO 

avec des alliés solidaires et des cama-

rades de route et d’infortune, afin de 

pérenniser les revendications de la lettre 

ouverte23. Postulat déposé au Conseil de 

ville bernois, mouvement post-migratoire 

et postcolonial, TESORO : tous réclament 

une histoire « autre » et revendiquent le 

droit de participer au récit historique. Du 

point de vue des droits humains, en effet, 

on ne saurait se contenter de proposer 

un traitement théorique de l’injustice 

historique pour sensibiliser à la réalité 

de l’amnésie structurelle. Les personnes 

concernées et les spécialistes biogra-

phiques de l’injustice subie doivent 

(pouvoir) se positionner en tant que 

sujets historiques et actrices et acteurs 

de la démocratie, et participer à l’écriture 

du récit et à son organisation.

La revendication d’inscrire sa propre 

histoire dans la grande histoire de la 

Suisse est un geste éminemment poli-

tique, tant est structurelle la manière 

dont certaines personnes sont systéma-

tiquement exclues de l’histoire officielle 

et des processus de décision démocra-

tique. Mais il peut aussi être l’occasion 

d’un processus de réparation impliquant 

toute la société et d’une organisation 

démocratique des relations abîmées. 

Un processus qui nécessite toutefois 

d’abattre les barrières politiques et insti-

tutionnelles qui délimitent la légitimité à 

interpréter l’histoire. 

Mark  Terkessidis, auteur germano-grec, 

met en lumière un lien essentiel entre 

politique de mémoire et fondement 

démocratique d’une société : « L’émer-

gence de la mémoire n’est jamais étran-

gère au sentiment d’appartenance. Arti-

culer sa mémoire individuelle, la mettre 

en jeu, la mobiliser et l’utiliser pour faire 

valoir ses souffrances n’est permis qu’à 

ceux dont l’appartenance n’est pas 

questionnée24. » Ou pour le dire autre-

ment : une collectivité démocratique 

digne de ce nom doit assumer officielle-

ment les mémoires de toutes celles et de 

tous ceux qu’elle considère comme ses 

membres. Qui est la Suisse ? Qui en fait 

partie ? Quels récits de mémoire consi-

dère-t-on comme valables ? Et qui en 

décide ?

Compte tenu du développement histo-

rique du racisme, un débat sur le droit à la 

mémoire et à la réparation représenterait 

un pas vers une démocratie post-migra-

toire plus forte. Au contraire, le maintien 

du statu quo conduirait à la répétition 

de la violence structurelle, renforçant au 

passage un déficit démocratique déjà 

béant. 

Rohit Jain est titulaire d’un doctorat en 

anthropologie sociale, spécialiste de la migra-

tion, du postcolonialisme, de la politique de 

mémoire et de culture dans l’espace public. Il 

est enseignant-chercheur à la Haute école de 

Lucerne et à l’Université de Berne.  

 

rohit.jain@hslu.ch 

13	� https://stadtrat.bern.ch/de/geschaefte/detail.

php?gid=44cb06fb28334b6d8b3e561ca1672cac 

(en allemand uniquement)
14	� Jain, Rohit (2022). «Schwarzenbach nous 

concerne tous ! Réflexions sur une politique 

mémorielle polyphonique et antiraciste», 

dans : dos Santos Pinto, Jovita ; Ohene-

Nyako Pamela et al. (éd.) : Un/doing Race. 

Racialisation en Suisse, Seismo : Zurich, 

p. 297–318
15	� Kreis, Georg (2014). «Zwischen Symbolpolitik 

und Realengagement», dans : Journal B, 

21 mai 2014. https://journal-b.ch/

artikel/zwischen-symbolpolitik-und-

realengagement/ (en allemand uniquement). 

Pinto de Magalhães, Halua (2008). «Zwischen 

Symbolpolitik und Realengagement. 

Eine postkoloniale Umdeutung», dans : 

Widerspruch 72, p. 102–110

16	� Purtschert, Patricia ; Lüthi, Barbara ; Falk, 

Francesca (éd.). Postkoloniale Schweiz. Formen 

und Folgen eines Kolonialismus ohne Kolonien. 

Bielefeld : transcript
17	� Jain, Rohit (2017). «Die Schweiz, ein*e 

Bastard*in – Reflexionen zu einer 

postkolonialen Praxis im Kontext von Urban 

Citizenship in Zürich», dans : Morawek, 

Katharina ; Krenn, Martin (éd.) : Urban 

Citizenship. Zur Demokratisierung der 

Demokratie, Verlag für moderne Kunst, Vienne, 

p. 379–418
18	� De Martin, Paola (2018). «Brennende 

Unschärfe. Offener Brief an 

Simonetta Sommaruga», dans : blog 

INES, 21 septembre 2018 https://

institutneueschweiz.ch/De/Blog/176/De_

Martin_Brennende_Unschrfte (en allemand 

uniquement)
19	� Dans la politique des droits humains de l’ONU, 

la question de la mémoire, de l’histoire, de 

la vérité et de la justice est traitée comme 

un droit culturel, autrement dit le droit 

qu’a chaque individu de participer à la vie 

culturelle, de cultiver son identité culturelle 

et de contribuer au patrimoine culturel d’une 

société. https://www.ohchr.org/fr/treaty-

bodies/cescr ; https://www.ohchr.org/fr/

special-procedures/sr-cultural-rights/history-

and-memorialisation-narratives-about-past-

examined-through-lens-cultural-rights 
20	� De Martin, Paola (2022). «Versteckte 

Täter*innen», dans : Widerspruch 79, p. 87–94
21	� Jain, Rohit (2023). «Den Schalter 

umlegen... Eine historische Chance für 

eine transformative Erinnerungspolitik in 

Zürich», dans : Stadt Zurich (éd.) : publication 

électronique relative à l’exposition «Blinde 

Flecken – Zürich und der Kolonialismus», 

p. 94–96 
22	� En matière de confrontation au passé 

comme de droits humains, la Suisse se 

concentre sur la politique étrangère, plutôt 

que d’appliquer également des processus de 

politique intérieure aux injustices historiques, 

https://www.swisspeace.ch/courses/

short-courses/dealing-with-the-past-and-

conflict-transformation-course (en anglais 

uniquement)
23	� https://www.tesoro2021.ch/
24	� Terkessidis, Mark (2019). Wessen Erinnerung 

zählt? Koloniale Vergangenheit und Rassismus 

heute, Berlin : Hoffmann und Campe

->
La Suisse a ses moyens, durs et forts, 

pour vaincre l’injustice. 

Quand le monde se déchire, 

elle brandit ses valeurs 

qui protègent l’être humain.

La Svizzera ha i suoi mezzi forti e decisi 

contro l’ingiustizia. 

Se il mondo si spacca nel mezzo, 

sfoggia i suoi valori 

per tutelare l’individuo.

https://journal-b.ch/artikel/zwischen-symbolpolitik-und-realengagement/
https://journal-b.ch/artikel/zwischen-symbolpolitik-und-realengagement/
https://journal-b.ch/artikel/zwischen-symbolpolitik-und-realengagement/
https://www.ohchr.org/fr/treaty-bodies/cescr
https://www.ohchr.org/fr/treaty-bodies/cescr
https://www.ohchr.org/fr/special-procedures/sr-cultural-rights/history-and-memorialisation-narratives-about-past-examined-through-lens-cultural-rights
https://www.ohchr.org/fr/special-procedures/sr-cultural-rights/history-and-memorialisation-narratives-about-past-examined-through-lens-cultural-rights
https://www.ohchr.org/fr/special-procedures/sr-cultural-rights/history-and-memorialisation-narratives-about-past-examined-through-lens-cultural-rights
https://www.ohchr.org/fr/special-procedures/sr-cultural-rights/history-and-memorialisation-narratives-about-past-examined-through-lens-cultural-rights
https://www.tesoro2021.ch/resume


Die Schweiz hat ihre Mittel 
gegen Unrecht voller Härte
Bricht die Welt in ihrer Mitte 
zeigt dieses Land seine Werte
sie schützen den Mensch



40 TANGRAM 49_Dossier

Il fatto che noi siamo qui 
e che io ora dica queste 
parole è un tentativo di 
rompere quel silenzio e 
di gettare un ponte tra 
alcune di quelle differenze 
tra di noi, perché non è la 
differenza a immobilizzarci, 
ma il silenzio. E ci sono così 
tanti silenzi da rompere.

Audre Lorde, The Cancer Journals

Nel 2014 Fuat Köçer e Halua Pinto de 

Magalhães, allora membri del Consiglio 

comunale di Berna, hanno presenta-

to al parlamento cittadino un postulato 

degno di nota intitolato «KulturEvolution 

der Institutionen» (evoluzione culturale 

delle istituzioni). Partendo dall’esem-

pio di quella che un tempo si chiamava 

«Corporazione dei Mori», i due politici 

criticavano la Città perché nello spazio 

pubblico tollerava simboli coloniali e 

razzisti25 e chiesto che fosse trovata 

una soluzione d’intesa con il servizio di 

protezione dei monumenti storici. Aveva-

no inoltre integrato la questione in un 

catalogo di misure volte a contrastare 

l’esclusione della popolazione migrante 

dalle istituzioni pubbliche poiché, secon-

do loro, era illusorio credere che, visto 

il contesto, queste persone potessero 

semplicemente inserirsi nelle strutture 

egemoniche vigenti. In altre parole: non 

ci si può attendere dalla popolazione 

migrante che si senta parte e si integri  

in una società che ammette simboli 

razzisti in pubblico – celebrandoli persi-

no come patrimonio culturale – e che 

mantiene in vita ostacoli istituzionali alla 

partecipazione.

Il postulato, decisamente provocatorio, 

aveva sollevato un vespaio: la stampa 

locale e nazionale reagì o prendendosi 

gioco dei due «secondos» o indignan-

dosi perché avevano osato mettere in 

discussione la visione storica tradizio-

nale e il patrimonio culturale svizzero. 

Come mai reazioni tanto veementi? In 

primo luogo, perché la Svizzera si era 

calata da sola in un sonno profondo per 

rimuovere la complicità nel colonialismo, 

la collaborazione durante l’Olocausto, lo 

sfruttamento delle persone migranti e 

altre ingiustizie storiche che le avevano 

fruttato prosperità e sicurezza. Si cullava 

nel sogno della rettitudine, della neutrali-

tà e della tradizione umanitaria, sottraen-

dosi così alla sua responsabilità politica, 

economica, giuridica e morale26.

Qualsiasi tentativo di perturbare questa 

condizione di amnesia – ad esempio 

rammentando episodi della storia che si 

preferiva ignorare – scatenava resisten-

ze e, fin troppo spesso, persino aggres-

sività. In secondo luogo, perché – e qui 

stava la provocazione – Köçer e Pinto 

de Magalhães pretendevano, in quan-

to persone con retroterra migratorio ed 

esperienza di razzismo, di giocare un 

ruolo attivo nell’elaborazione della visio-

ne storica e del canone del patrimonio 

culturale, di partecipare alla storia della 

Svizzera. Cosa che hanno fatto con il 

loro postulato. Critiche alla cosiddetta 

«politica di facciata» giungevano tutta-

via anche dalla sinistra e dai liberali. In 

un articolo sulla stampa Georg Kreis, 

già presidente della Commissione fede-

rale contro il razzismo e professore di 

storia, dichiarò che il postulato era stato 

depositato con le migliori intenzioni, ma 

non aveva sortito l’effetto auspicato: la 

discriminazione strutturale, ad esempio 

sul mercato del lavoro o dell’alloggio, non 

era stata considerata, e con la pretesa del 

politicamente corretto si spaventava il 

centro, solitamente di vedute più aperte. 

Questa critica non rende però giustizia al 

postulato per due ragioni: innanzitutto, 

quest’ultimo collegava in modo intelli-

gente il piano simbolico e quello istitu-

zionale del razzismo strutturale. Inoltre, 

dall’articolo emergeva un atteggiamen-

to professorale e ufficioso che sembra-

va quasi negare ai due «secondos» la 

capacità di comprendere come funziona 

il razzismo e la facoltà di contribuire a 

scrivere la storia svizzera27.

Richieste politiche, come questa, di rie-

laborare le ingiustizie della storia nel 

contesto del razzismo non erano nuove: 

dopo che, negli anni 1970, venne alla luce 

il crimine perpetrato dalla Fondazione 

Pro Juventute con il progetto «Bambini 

della strada» nei confronti delle fami-

glie jenisch, sinti e rom, negli anni 1980 

venne commissionato uno studio storico 

e furono accordati risarcimenti. Negli anni 

1990, su pressione della politica estera, la 

Svizzera istituì la Commissione Bergier 

per analizzare il ruolo della Svizzera nella 

Seconda guerra mondiale e nel respin-

gimento dei rifugiati ebrei alla frontiera. 

Dagli anni 2000, diversi interventi parla-

mentari hanno chiesto di approfondire il 

ruolo giocato dalla Svizzera nella tratta 

degli schiavi. Ad eccezione dei risarci-

menti accordati con esitazione per le 

violenze perpetrate nel quadro del pro-

Niente su di noi senza di noi! 
Riflessioni sul diritto alla memoria e alla riparazione nella Svizzera 

postmigratoria e postcoloniale.

Rohit Jain



41TANGRAM 49_Dossier

getto «Bambini della strada» e, nel caso 

dei sinti e degli jenisch, del conseguente 

processo di riconoscimento quali mino-

ranze nazionali, le misure adottate a 

livello nazionale erano focalizzate esclu-

sivamente sulla rivisitazione critica delle 

conoscenze storiche. 

Il postulato presentato al parlamento 

della Città di Berna era invece profon-

damente diverso perché rivendicava 

per l’intera comunità delle persone nere, 

indigene e altre persone di colore (BIPOC, 

dall’inglese «Black, Indigenous, People of 

Color») e per l’insieme della popolazione 

migrante il diritto di contribuire a scri-

vere la storia svizzera e chiedeva inoltre 

un’apertura istituzionale. In quest’ottica, 

la storia non è più una realtà lontana 

dal presente, che può essere studiata in 

modo distaccato e accademico e nella 

quale, volenti o nolenti, sono state com-

messe ingiustizie. Diventa una realtà che 

vive nel qui e ora – e in una democrazia 

postmigratoria la storia andrebbe scritta 

dall’intera popolazione residente.

Movimento per il potere 

interpretativo della storia e per 

la partecipazione

A Berna, il dibattito attorno alla questione 

della «Corporazione dei Mori» è comin-

ciato sei  anni prima delle proteste del 

movimento «Black Lives Matter», che 

nel 2020 avevano coinvolto il mondo 

intero. All’epoca, il dibattito postcolonia-

le in Svizzera non era che agli albori: in 

quegli anni nascono nuove reti nazio-

nali contro il razzismo istituite esplici-

tamente da persone BIPOC e persone 

con retroterra migratorio: «Bla*SH – 

Netzwerk Schwarze Frauen», «Collectif 

Afro-Suisse», «Istituto Nuova Svizzera 

INES», «Berner Rassismusstammtisch» 

o «Unione dei media eritrei in Svizzera»,  

solo per menzionarne alcune. Il loro 

lavoro si riallaccia ai decenni di lotta al 

razzismo condotta dalle generazioni 

precedenti di persone BIPOC, migranti 

e «secondos/secondas», ad altri movi-

menti sociali e all’operato dello Stato, 

che negli anni  1990 aveva lentamente 

iniziato ad attivarsi contro il razzismo. 

Queste nuove voci portano con sé nuove 

prospettive, nuove esperienze e nuove 

rivendicazioni. 

La riflessione approfondita sulla sto-

ria svizzera del razzismo, del colonia-

lismo e della migrazione ha avuto una 

rilevanza particolare in tutto questo. 

Mentre il retaggio legato alla schiavitù 

e allo sfruttamento economico è stato 

un tema importante sin dal movimento 

terzomondista degli anni  1970, le voci 

più recenti hanno indagato il ruolo della 

cultura, dell’opinione pubblica, della 

scienza e dell’istruzione sotto il «colo-

nialismo senza colonie» elvetico. È così 

emerso che la Svizzera è stata un’allieva 

modello in materia di antropologia raz-

ziale ed eugenetica, che il commercio di 

prodotti coloniali e l’architettura colo-

niale ne caratterizzavano la quotidianità 

e che innumerevoli zoo umani educavano 

i visitatori svizzeri alla bianchezza raz-

zializzando le persone messe in mostra. 

Il repertorio culturale, gli archivi delle 

immagini, la narrazione storica, l’archi-

tettura e l’opinione pubblica connessi a 

questo retaggio producono effetti ancora 

oggi e attivano dicotomie razzializzanti, 

basate sul «noi versus gli altri»28.

Sul piano politico, dagli anni 1970 i regimi 

assimilazionisti e integrazionisti esor-

tavano la comunità BIPOC, le persone 

migranti e i loro discendenti a identifi-

carsi con la cultura dominante svizzera e 

a occuparsi soltanto in privato della loro 

storia, delle loro esperienze e delle loro 

forme di conoscenza – o, meglio anco-

ra, a dimenticarle. In nessun caso queste 

persone erano però percepite come parte 

della Svizzera. Oltre a sviluppare stra-

tegie scientifiche, artistiche e attivisti-

che per rendere esperibili queste storie 

rimosse di razzismo, esclusione, solida-

rietà e resistenza, il nuovo movimento 

postcoloniale e postmigratorio usciva dal 

quadro dell’assimilazione e dell’integra-

zione, rivendicando il potere interpreta-

tivo ufficiale. Ha così dato sostanza alla 

rivendicazione della popolazione migran-

te e razzializzata, di contribuire a scrive-

re e di partecipare in prima persona alla 

storia della Svizzera, di avere un ruolo 

attivo nella storia e nella società29.

Come nel citato dibattito attorno alla 

questione della «Corporazione dei Mori», 

anche questa rivendicazione ha susci-

tato resistenze, scherno e aggressività. 

Al contempo, processi di cambiamen-

to hanno trovato terreno fertile là dove 

ricerca, arte, attivismo e costruzione di 

comunità confluivano e hanno avuto un 

impatto sempre maggiore sulle istituzio-

ni. Di fronte alla pressione internazionale 

sviluppatasi a seguito delle proteste del 

movimento «Black Lives Matter» nel 

2020, la società dominante non è riusci-

ta a conservare la propria posizione di 

resistenza e il dibattito postcoloniale ha 

raggiunto un ampio pubblico istituziona-

le. Da allora, a Ginevra, Zurigo e Berna si 

sono tenute mostre sul colonialismo e sul 

razzismo della Svizzera e sulle resisten-

ze che hanno suscitato. Nel 2024 anche 

il Museo nazionale svizzero di Zurigo 

ha dedicato una mostra all’argomento. 

All’inaugurazione, la consigliera federale 

Elisabeth Baume-Schneider ha ricono-

sciuto il ruolo della Svizzera nel colo-

nialismo, rompendo così con la dottrina 

vigente fino a quel momento, secondo cui 

la Svizzera non aveva avuto nulla a che 

fare con il colonialismo. 

Razzismo strutturale invece  

di dignità umana

Il 21  settembre 2018 Paola De Martin, 

storica e designer, ha pubblicato sul sito 

Internet di INES una lettera aperta inti-

tolata «Una bruciante sfocatura» rivolta 

all’allora consigliera federale Simonetta 

Sommaruga. L’autrice vi racconta la sua 

ricerca di chiarezza e verità nel conte-

sto dell’illegalizzazione delle famiglie di 

Il nuovo movimento 
postcoloniale e 
postmigratorio è 
uscito dal quadro 
dell’assimilazione 
e dell’integrazione, 
rivendicando il potere 
interpretativo ufficiale.



42 TANGRAM 49_Dossier

lavoratori stagionali a partire dal 1934, in 

seguito all’introduzione della legge fede-

rale concernente la dimora e il domicilio 

degli stranieri (LDDS)30. Poiché il ricon-

giungimento familiare era vietato, per 

decenni centinaia di migliaia di famiglie 

sono state separate oppure costrette a 

nascondere i figli presenti illegalmente 

in Svizzera. Dopo aver illustrato gli anni 

di ricerca della verità, la vergogna e il 

silenzio all’interno della famiglia e nella 

società, De Martin scrive:

« Se la maggioranza della popolazio-

ne svizzera pensa che le violazioni dei 

diritti umani nei confronti degli stranieri 

in Svizzera non siano un tema svizzero, 

allora qualcosa deve cambiare. […] io non 

mi pongo come supplicante di fronte alla 

rappresentanza politica della Svizzera, 

ma come richiedente. Anche se il mio io 

ha un legame flebile con decine di miglia-

ia di altri che adesso non si esprimono 

in questo modo, io finalmente devo farlo 

perché non abbiamo tempo all’infinito per 

guarire le nostre ferite sociali. Io chiedo:

che la sorte dei bambini di stagiona-

li costretti alla clandestinità e il conse-

guente trauma subito dalle loro famiglie 

e dalla loro comunità in Svizzera diventi 

oggetto di un vasto e ben gestito dibat-

tito storico su scala pubblica e promosso 

dal mondo politico;

che le violazioni dei diritti umani subite 

dagli stagionali siano riconosciute e scusa-

te pubblicamente dalla più alta rappre-

sentanza politica della Svizzera, anche se 

secondo la legge di allora queste violazioni 

si sono verificate in modo «legale». Serve 

un gesto simbolico di scuse, non basta 

ringraziare i lavoratori stranieri di allora 

per il loro contributo alla costruzione della 

Svizzera;

che si creino le condizioni affinché chi 

ha subito un tale sopruso venga risarcito 

finanziariamente. I traumi hanno consu-

mato le nostre forze, quelle stesse forze 

che mancavano quando ne avremmo avuto 

bisogno per vivere una vita dignitosa.»

La lettera di De Martin è una delle nume-

rose testimonianze, note e meno note, 

che dimostrano come il razzismo struttu-

rale nella storia e nel presente della Sviz-

zera calpesti la dignità umana. Nel caso 

delle «famiglie di lavoratori stagionali 

costrette all’illegalità» sono stati palese-

mente violati i diritti umani politici, sociali 

e culturali ed è stata sistematicamen-

te limitata la possibilità di condurre una 

vita dignitosa per centinaia di migliaia di 

persone31. Mentre nel caso degli interna-

menti amministrativi la Svizzera ufficiale 

ha riconosciuto negli ultimi dieci  anni – 

meglio tardi che mai – l’ingiustizia stori-

ca, avviato una rielaborazione storica e 

adottato prime misure di risarcimento, nel 

caso delle «famiglie di lavoratori stagio-

nali costrette all’illegalità» questo non 

è avvenuto. Per quale motivo? Perché 

queste famiglie non erano considerate 

parte della società – figuriamoci dello 

Stato –, in quanto straniere al momen-

to dell’ingiustizia e ree di avere violato 

la legge. Invece di interrogarsi sull’in-

giustizia strutturale sancita nella LDDS 

e radicata nella prassi amministrativa 

e di assumersene la responsabilità, lo 

Stato ha preferito addossare la colpa e la 

vergogna alle vittime32.

La lettera di De Martin dimostra però 

anche che il silenzio su questa violenza 

non soltanto tiene vivi e rafforza i trau-

mi, ma costituisce pure una violazio-

ne specifica della dignità umana. Dover 

dimenticare la violenza subita e reprimere 

la verità per adeguarsi alla società domi-

nante raddoppia la violenza. Al contrario, 

la lotta per la memoria, la verità e il rico-

noscimento è un passaggio fondamentale 

per (ri)sentirsi a tutti gli effetti un essere 

umano e parte della società. La ricerca sui 

genocidi e altri crimini contro l’umanità 

evidenzia quanto sia cruciale, per le vitti-

me, poter condividere la propria esperien-

za e che quest’ultima venga riconosciuta 

come verità – che si tratti delle lettere dal 

ghetto di Varsavia, dei tribunali pubbli-

ci della Commissione sudafricana per la 

verità e la riconciliazione, del lavoro della 

fondazione Naschet Jenische o, attual-

mente, dei «Gaza Monologues».

Memoria e riparazione: verso una 

democrazia postmigratoria più 

forte

Se da un lato un’ampia presa di coscien-

za della violenza razzista presente nella 

storia svizzera è vista con favore, dall’al-

tro si pone la domanda di come passare 

dalla conoscenza al cambiamento, dalla 

memoria alla riparazione33. Secondo gli 

approcci della giustizia di transizione 

e della giustizia riparativa, applicati ad 

esempio dopo le guerre civili, i casi di 

violenza storica non richiedono soltan-

to una rivisitazione in chiave critica del 

passato, la presentazione di scuse per le 

ingiustizie commesse o la condanna dei 

colpevoli, ma anche misure che abbiano 

un impatto sul presente e sul futuro, al 

fine di compensare i danni e gli svantaggi 

strutturali e di impedire il ripetersi delle 

medesime ingiustizie34.

Nel 2021 Paola De Martin ha fondato, 

insieme a persone con cui condivide il 

percorso e la sofferenza e ad alleati soli-

dali, l’associazione TESORO, attraverso 

la quale porta avanti le rivendicazioni 

esposte nella sua lettera35. Il postulato 

presentato alla Città di Berna, il movi-

mento postcoloniale e postmigratorio e 

l’associazione TESORO sono accomuna-

ti dall’obiettivo di rivendicare una storia 

«diversa» e anche il diritto di raccontare 

in prima persona questa storia. Tenu-

to conto della rimozione e dell’amnesia 

strutturali, nell’ottica dei diritti umani non 

si tratta soltanto di analizzare scientifi-

camente l’ingiustizia storica, di presen-

tarla all’opinione pubblica e sensibilizza-

re così la popolazione. Si tratta anche di 

dare alle vittime e agli esperti biografici 

dell’ingiustizia la possibilità di posizio-

narsi quali soggetti storici e concittadini 

La rivendicazione di 
iscrivere la propria storia 
nella storia della Svizzera 
è un atto profondamente 
politico, se si considera 
l’esclusione strutturale di 
determinate persone.



43TANGRAM 49_Dossier

democratici e di contribuire a scrivere la 

storia diventandone parte attiva.

La rivendicazione di iscrivere la propria 

storia nella storia della Svizzera è un atto 

profondamente politico, se si considera 

l’esclusione strutturale di determinate 

persone dalla visione storica collettiva e 

dai processi decisionali democratici. Al 

contempo, offre la possibilità di avviare 

un processo di riparazione che coinvol-

ga l’intera società e di dare a relazio-

ni danneggiate una forma democrati-

ca. Questo processo richiede tuttavia il 

superamento delle barriere politiche e 

istituzionali erette attorno alla sovranità 

interpretativa della storia. 

Mark Terkessidis, autore tedesco di origi-

ne greca, stabilisce un importante nesso 

tra la politica della memoria e le fonda-

menta democratiche di una società. 

Secondo lui, «i l riaffiorare di ricordi ha 

sempre a che fare con il senso di appar-

tenenza. Soltanto chi ha un senso di 

appartenenza alla comunità incontesta-

bile può articolare i propri ricordi, metterli 

in gioco, utilizzarli in modo mirato, usarli 

per protestare»36. In altre parole, una 

comunità democratica deve negoziare 

pubblicamente la memoria di tutti coloro 

che riconosce come parte di sé. Chi è la 

Svizzera? Chi ne fa parte? Quale memo-

ria fa stato? E chi decide in merito?

Un dibattito sul diritto alla memoria e alla 

riparazione sarebbe, alla luce del razzi-

smo storicamente radicato, un passo 

verso il rafforzamento della democra-

zia postmigratoria. Mantenere lo statu 

quo, invece, significherebbe reiterare la 

violenza strutturale e aumentare il già 

enorme deficit democratico. 

Rohit Jain ha conseguito il dottorato in antro-

pologia sociale con specializzazione in migra-

zione, postcolonialismo, politica della memoria 

e cultura pubblica. È attivo nella ricerca e 

nell’insegnamento alla Scuola universitaria di 

Lucerna e all’Università di Berna.  

 

rohit.jain@hslu.ch 

25	� https://stadtrat.bern.ch/de/geschaefte/detail.

php?gid=44cb06fb28334b6d8b3e561ca1672cac
26	� Jain, Rohit (2022): «Schwarzenbach geht uns 

alle an! Gedanken zu einer vielstimmigen, 

antirassistischen Erinnerungspolitik», in: dos 

Santos Pinto, Jovita; Ohene-Nyako Pamela et 

al. (a cura di): Un/Doing Race. Rassifizierung in 

der Schweiz, Seismo: Zurigo, 309–329 
27	� Kreis, Georg (2014): «Zwischen Symbolpolitik 

und Realengagement, in: Journal B, 21 maggio 

2014. https://journal-b.ch/artikel/zwischen-

symbolpolitik-und-realengagement/: Pinto 

de Magalhães, Halua (2008): «Zwischen 

Symbolpolitik und Realengagement. Eine 

Umdeutung», in: Widerspruch 72, 102–110
28	� Purtschert, Patricia, Barbara Lüthi, Francesca 

Falk (a cura di): Postkoloniale Schweiz. 

Formen und Folgen eines Kolonialismus ohne 

Kolonien. Bielefeld: transcript
29	� Jain, Rohit (2017): «Die Schweiz, ein*e 

Bastard*in – Reflexionen zu einer 

postkolonialen Praxis im Kontext von Urban 

Citizenship in Zürich», in: Morawek, Katharina 

& Martin Krenn (a cura di): Urban Citizenship. 

Zur Demokratisierung der Demokratie, Verlag 

für moderne Kunst, Vienna, 379–418
30	� De Martin, Paola (2018). «Una bruciante 

sfocatura. Lettera aperta a Simonetta 

Sommaruga», in: INES Blog, 21 settembre 

2018. https://institutneueschweiz.ch/De/

Blog/260
31	� Nella politica dell’ONU dei diritti umani, il 

tema della memoria, della storia, della verità 

e della giustizia rientra nel diritto culturale, 

ossia il diritto di ogni individuo di partecipare 

alla vita culturale, coltivare la propria identità 

culturale e contribuire al patrimonio culturale 

di una società. https://www.ohchr.org/en/

treaty-bodies/cescr; https://www.ohchr.org/

en/special-procedures/sr-cultural-rights/

history-and-memorialisation-narratives-

about-past-examined-through-lens-

cultural-rights
32	� De Martin, Paola (2022): «Versteckte 

Täter*innen», in: Widerspruch 79, 87–94
33	� Jain, Rohit (2023): «Den Schalter 

umlegen... Eine historische Chance für eine 

transformative Erinnerungspolitik in Zürich», 

in: Città di Zurigo (a cura di): E-Publikation zur 

Ausstellung «Blinde Flecken – Zürich und der 

Kolonialismus», 94–96 
34	� Come nella politica dei diritti umani, anche 

nell’ambito della rilettura critica del passato 

(«Dealing with Past») la Svizzera si focalizza 

sulla politica estera invece di applicare l’analisi 

delle ingiustizie storiche ai processi di politica 

interna. https://www.swisspeace.ch/courses/

short-courses/dealing-with-the-past-and-

conflict-transformation-course
35	� https://www.tesoro2021.ch/
36	� Terkessidis, Mark (2019): Wessen Erinnerung 

zählt? Koloniale Vergangenheit und 

Rassismus heute, Berlino: Hoffmann und 

Campe

mailto:rohit.jain@hslu.ch
https://journal-b.ch/artikel/zwischen-symbolpolitik-und-realengagement/
https://journal-b.ch/artikel/zwischen-symbolpolitik-und-realengagement/
https://institutneueschweiz.ch/De/Blog/260
https://institutneueschweiz.ch/De/Blog/260
https://www.ohchr.org/en/treaty-bodies/cescr
https://www.ohchr.org/en/treaty-bodies/cescr
https://www.ohchr.org/en/special-procedures/sr-cultural-rights/history-and-memorialisation-narratives-about-past-examined-through-lens-cultural-rights
https://www.ohchr.org/en/special-procedures/sr-cultural-rights/history-and-memorialisation-narratives-about-past-examined-through-lens-cultural-rights
https://www.ohchr.org/en/special-procedures/sr-cultural-rights/history-and-memorialisation-narratives-about-past-examined-through-lens-cultural-rights
https://www.ohchr.org/en/special-procedures/sr-cultural-rights/history-and-memorialisation-narratives-about-past-examined-through-lens-cultural-rights
https://www.ohchr.org/en/special-procedures/sr-cultural-rights/history-and-memorialisation-narratives-about-past-examined-through-lens-cultural-rights


44 TANGRAM 49_Dossier

In der Schweiz findet gerade ein Kampf 

zwischen ungleichen Kräften statt

Bundesrat gegen Jenische. Es geht um 

die gemeinsame Geschichte. Gemäss 

Völkerrecht liegt ein Verbrechen gegen 

die Menschlichkeit vor, begangen an 

den Schweizer Jenischen. Die Landes-

regierung, um das Ansehen der Nation 

bemüht, bekundet in dieser schwierigen 

Situation: Keine Sorge, nichts Neues, 

alles längst geregelt! Wir haben uns 

bereits entschuldigt, vor Jahren schon! 

Wofür? Und wofür nicht?

Was soll im Dunkeln bleiben? Und was 

hat das mit der Würde von uns Men-

schen zu tun?

Sehen wir uns das an. 

Ich kämpfe seit Jahren, und andere Jeni-

sche kämpfen seit Jahrzehnten um die 

Anerkennung einer Geschichte, die his-

torisch belegt ist. Wir führen vernünf-

tige, faktenbasierte Argumente an – was 

denn sonst, wenn wir Jenischen die 

wechselnden Funktionsträgerinnen und 

Funktionsträger an den immer gleichen 

Regierungs- und Behördenstellen von 

der Tragweite dieser Geschichte über-

zeugen wollen – einer Geschichte, die 

von niemandem bezweifelt wird, keine 

Frage. Sie nicken, besänftigend. Immerzu 

nicken sie, und am liebsten würden sie 

uns übers Haar streichen – es sind auf-

geklärte Leute, Stockhiebe waren ges-

tern. Sie nicken und verweigern die ein-

geforderte Anerkennung. Dann sagen 

sie: Gut, wenn es denn so wichtig für 

euch ist. 

Sie laden uns zur Zeremonie. Wir sitzen 

im Publikum, erste Reihe. Mitten im behä-

bigen Saal vorn auf der Bühne steht die 

Geschichte. Sie umringen die Geschichte. 

Dann beginnen sie ihr Werk. Das geht 

ganz ohne Gewaltanwendung. Eine sol-

che Geschichte lebt ja nicht. Sie ist ja 

nur eine Attrappe. Man muss sie nicht 

erst erschlagen. Man kann sie, so wie sie 

dasteht, sezieren. Sie amputieren man-

che Glieder. Sie ziehen etwas aus dem 

aufgeschnittenen Torso, der nun ganz 

blutig, als wär’s ein menschlicher Körper, 

am Boden liegt. Organe. Sie werfen alles, 

angeekelt, auf zwei Haufen. Sie umrun-

den einen der beiden. Gliederteile liegen 

dort ineinandergeschoben, wie wir jetzt 

erkennen, da sie sich mit geneigten Köp-

fen zum Halbkreis gruppieren, damit wir, 

die wir auf den Zuschauerstühlen fest-

kleben, erste Reihe, wo sie uns einge-

reiht haben – damit wir, und so auch das 

übrige Publikum hinter uns im Parkett, 

mitbekommen, was jetzt geschieht, denn 

jetzt, begreifen wir, kommt der feierliche 

Moment. Sie lassen die Köpfe tiefer sin-

ken, Blick auf die polierten Schuhe. Es 

sind hohe Häupter des Landes, die dort 

beisammenstehen, sie und ihre wichtigs-

ten Beamtinnen und Beamten. Einer, von 

dem wir wissen, dass er – oder vielleicht 

sie – eine höchste Stellung einnimmt 

unter den Hohen, sich im Übrigen durch 

nichts von den Nebenstehenden unter-

scheidet, ja es ist, als wäre diese höchste 

Person aus Bestandteilen der Beiste-

henden zusammengesetzt, murmelt: 

Das hätte so nicht kommen dürfen. Wir 

entschuldigen uns nochmals für dieses 

Leid, fügt die Respektsperson hinzu. Sie 

hält abrupt inne. Was ist ihr? Die höchste 

Person wirft einen verstörten Blick zur 

nebenstehenden Chefbeamtin, die – ein 

unbedachter Moment, nicht vorgese-

hen – zögert, dann jedoch aus steifem 

Nacken kurz und bestimmt nickt. Die 

Chefbeamtin nickt. Da schrecken wir auf. 

Wir, in unserer ersten Sitzreihe, stossen 

einander an, und jemand sagt: Und alles 

andere? Ausgesondert, nicht mehr da, 

verschwunden, von unsichtbarer Hand 

weggefegt. Letzte entschlossene Wisch-

bewegungen fliegender Besen, und wo 

nichts übrigbleibt als schmierige Spuren, 

wird dampfendes Wasser über die Plan-

ken geschüttet. Wir sind aufgesprungen, 

fast alle von uns. Was tun? Der Rest der 

Geschichte: nicht mehr da. Einige von 

uns schreien, auch ich schreie: Halt! 

Andere wenden sich ab, kopfschüttelnd, 

ein Stuhl fällt. Vorne läuft noch immer 

die Zeremonie. Und von der Höhe ihrer 

Bühne nehmen uns einzelne Herren und 

Damen vorwurfsvoll in den Blick. Habt ihr 

denn keine Erziehung? Keinen Anstand? 

Jemand zischt Pscht, Pscht! Ein hohes 

Haupt oder ein Berater, es ist verwirr-

lich, wer wer ist, greift einlenkend ein, die 

Stimme lieb: Vielleicht habt ihr es nicht 

verstanden, es ist doch jetzt vollbracht. 

Alle Augen nun auf uns gerichtet. Aus 

dem Publikum rechts und links und hin-

Rassismus und Würde :  
das Verbrechen an den  
Jenischen 
Isabella Huser 

Was soll im Dunkeln 
bleiben? Und was hat 
das mit der Würde von 
uns Menschen zu tun?



45TANGRAM 49_Dossier

ter uns kommen Stimmen: Ruhe! Ihr stört 

die Veranstaltung! Weist diese Leute 

doch aus dem Saal! Von vorn, von der 

Bühne her, starren uns dunkle Gesichter 

an, indigniert: Ihr müsst schon guten Wil-

len zeigen! Was seid ihr nur für ein Volk!, 

sagen die Gesichter. Wisst ihr denn, was 

das heisst, spricht eine tragende Stimme 

– wer, von wo? – aus den Kulissen, ruhig, 

aber staccato, in fragendem Ton: Ent – 

schul – di – gung? Für – das – Leid?

Was wollt ihr denn noch?

Ich sage: Die andere Hälfte!

Wir sagen: Und kommt uns nicht mit 

dem Leid!

Welche andere Hälfte?, fragen die 

Gesichter. 

In diesen Tagen, da ich dies schreibe, ist 

die Zeremonie erneut aufgeführt worden, 

veranlasst durch eine Prüfung nach Völ-

kerrecht, von der Landesregierung selbst 

in Auftrag gegeben – ja, klar, wie könnte 

es anders sein: auf Druck von Jenischen. 

Seit die konzertierte Verfolgungsak-

tion der Pro Juventute aufflog, 1972 war 

das, musste jeder Fortschritt von jeni-

schen Gemeinschaften erkämpft wer-

den. Als ginge dieses Stück Schweizer 

Geschichte nur uns etwas an. So auch 

hier. Jenische hatten – einmal mehr – die 

Prüfung nach Völkerrecht verlangt: Liegt 

ein Genozid vor? Bundesrat Berset, dann 

(2024) die Nachfolgerin im Innenminis-

terium, Bundesrätin Baume-Schneider, 

lenkten ein. Der Bund gab beim Völker-

rechtsprofessor Oliver Diggelmann, Uni 

Zürich, ein Gutachten in Auftrag.

Es geht um die Verfolgung der Jeni-

schen im 20. Jahrhundert. Angestossen 

von der Stiftung Pro Juventute, wurden 

von 1926 bis in die 1970er-Jahre hinein 

jenische Familien planmässig verfolgt 

und diffamiert, jenische Väter und Müt-

ter entrechtet und herabgesetzt, Kinder 

aus ihrer Familie gerissen, in fremde Häu-

ser gezwungen, Familien zerstört, jeni-

sche Jugendliche in Anstalten gesperrt, 

gequält, geplagt, erniedrigt, jungen jeni-

schen Frauen die Eileiter durchtrennt, 

junge Männer zeugungsunfähig operiert.

 

Mit der Verfolgung ging eine Rassifizie-

rung einher, Jenische wurden stigmati-

siert, wo immer möglich gedemütigt, in 

ihrer Würde verletzt. Ist Rassismus im 

Spiel, wird die Würde angegriffen, immer.

Pro Juventute, Behörden und weitere 

Organisationen wie das Seraphische Lie-

beswerk setzten genozidäre Massnah-

men ein, wie das Gutachten festhält.

Der Bund hielt das Gutachten geheim, 

fünf Monate lang, prüfte, wägte in der 

departementübergreifenden Ämterkon-

sultation ab, welche Haltung die Schweiz, 

sprich der Bundesrat, einnehmen soll.

24 Stunden vor der Veröffentlichung 

im Februar 2025 wurde das Gutachten 

uns Jenischen eröffnet, wir erfuhren: Es 

benennt die Geschichte – die ganze – 

als «Verbrechen gegen die Menschlich-

keit». Und der Bundesrat anerkennt das 

Verdikt.

Aber wer, wie ich, glaubte, die Schweiz 

werde sich diese Geschichte nun ver-

gegenwärtigen, irrte: Der Bundesrat 

beschwichtigte. Er liess uns und die 

Öffentlichkeit wissen: Zwar Verbrechen 

gegen die Menschlichkeit, ja. Doch alles 

längst geregelt und erledigt! Und ent-

schuldigt: 2013 sei eine Entschuldigung 

für Opfer «administrativer Versorgun-

gen» ergangen. Die zweite, erfuhren wir, 

folgte 2014, diesmal für Opfer «fürsorge-

rischer Zwangsmassnahmen und Fremd-

platzierungen». Wir Jenischen, schrieb 

uns der Bundesrat ganz ohne Scham, 

seien zwar nicht explizit genannt – doch 

wir seien mitgemeint.

«Zwangsmassnahmen»? Ein Rechtsbe-

griff. Gemeint (und nicht nur mitgemeint) 

sind Menschen, die in der Schweiz ohne 

Rechtsverfahren weggesperrt oder zu 

Zwangsarbeit verpflichtet oder als Kind 

verdinglicht wurden («Verdingkinder») – 

Opfer von Schandtaten der allgemeinen 

schweizerischen Sozialpolitik bis 1981.

Beim «Verbrechen gegen die Mensch-

lichkeit» an den Jenischen sieht der 

Bundesrat allein dort ein Problem, wo 

es den Tätern gelang, eine ihrer «Mass-

nahmen» auch umzusetzen: Vollzo-

gene Kindswegnahmen, Inhaftierungen, 

Sterilisierungen lassen sich offenbar im 

rechtlichen Sinn unter Zwangsmass-

nahmen einreihen, wie sie (seit 2017) im 

Bundesgesetz für deren Aufarbeitung 

geregelt sind. Kein Grund für eine Ent-

schuldigung – und somit Vergegenwärti-

gung der Geschichte – sieht der Bundes-

rat bei der planmässigen Verfolgung der 

jenischen Volksgruppe.

Die rassistisch motivierte Verfolgung 

will der Bundesrat nicht wahrhaben, 

weder die institutionelle Entwürdigung 

und seelische Grausamkeit gegen die 

Menschen noch die angerichtete Zer-

störung – Zerstörung von Familien, aber 

auch Zerstörung einer Kultur. 

Die rassistische Verfolgung, von der das 

Verbrechen gegen die Menschlichkeit 

handelt, dauerte fast 50 Jahre. Für zehn-

tausende Familien wurde es in dieser 

Zeit zu gefährlich, die jenische Kultur zu 

leben. Die meisten, auch meine jenische 

Herkunftsfamilie, haben Grundbegriffe 

der eigenen Kultur verloren. Nur, indem 

sie diese aufgaben, konnten sie ihre Haut 

und ihre Kinder retten – und ihre Würde 

vor weiterem Schaden schützen.

Viel jenisches Kulturgut wurde zerstört. 

Die Grundlagen des menschlichen Zusam-

menlebens im Land wurden verpestet, die 

Tragweite ist bislang nicht erkannt. Darü-

ber sollte die Schweiz reden.

«Jenisch» ist keine soziale Kategorie. 

Wir sind eine Volksgruppe, auch Ethnie 

genannt, mit eigener Kultur und Sprache, 

dem Jenischen. Die Schweizer Jenischen, 

Teil der alteingesessenen Bevölkerung, 

sind als nationale Minderheit anerkannt. 

Die Grundlagen 
des menschlichen 
Zusammenlebens im 
Land wurden verpestet, 
die Tragweite ist bislang 
nicht erkannt.



46 TANGRAM 49_Dossier

Dass wir als Sozialfälle dargestellt wer-

den, hat Tradition. Immer wieder im Lauf 

der Geschichte verwies – oder stiess – 

man uns in die unterste soziale Klasse, 

sprach uns so die kulturelle Identität 

ab. Das Verfolgungsprogramm der Pro 

Juventute war zum einen darauf ausge-

legt, der Gesellschaft Schreckens- und 

Elendsbilder vorzugaukeln, um die Kri-

minalisierung des jenischen Bevölke-

rungsteils glaubhaft zu machen und die 

institutionellen Demütigungen zu recht-

fertigen. Ziel war, uns als Volksgruppe 

auszulöschen.

Zum anderen sollte unsere Selbst-

achtung in Trümmer gehen, wir sollten 

gebrochen und gefügig gemacht werden.

Allen Eliminierungsversuchen zum Trotz 

gibt es uns noch immer. Einige Tausend 

Schweizer Jenische leben bis heute tra-

ditionell reisend – eine halbnomadische 

Form des Reisens–, sprechen die jeni-

sche Sprache, praktizieren die überlie-

ferte oder auch eine neu belebte Kultur, 

geben den spezifischen Wissens- und 

Erinnerungsschatz ihrer Gemeinschaften 

an die Kinder weiter.

Pro Juventute griff 1926 auf die kon-

ventionelle Lüge der sozialen Elends-

klasse zurück. Im 19.  Jahrhundert, im 

Entstehen der neuen bundesstaatlichen 

Strukturen, waren die Jenischen an den 

Rand gedrängt und massiv behindert 

worden. Dass jenische Familien kraft der 

rechtlichen Hürden tatsächlich in die 

Armut gestossen wurden, liegt auf der 

Hand, ist jedoch, wie so vieles in dieser 

Geschichte, nicht erforscht.

Die Pro Juventute – 1912 gegründet, Spit-

zen aus Politik und Wirtschaft sassen im 

Stiftungsrat – unterfütterte die alten 

Bilder mit rassenhygienischen Theorien. 

Die angesehene Stiftung brachte ent-

würdigende Bilder in Umlauf. Schon der 

Name des Programms «Kinder der Land-

strasse» gab ein wirkmächtiges Bild ab: 

Kinder in der Gosse, vernachlässigt, dre-

ckig, die Eltern unfähig, unwürdig. Die 

Bilder wurden auf alle Jenische projiziert, 

ohne Ansehen der Person, wie im Rassis-

mus geläufig.

Hier setzt das Gutachten an: Die Pro 

Juventute erstellte Listen und Stamm-

bäume – auch von meiner Familie. Ein 

Elternteil genügte, ein jenischer Fami-

lienname genügte.

Wie die Familie lebte, spielte keine Rolle. 

Pro Juventute klebte ihr jeweils die 

Labels auf, die für den Entzug des Sor-

gerechts sprachen. Standard war die 

Zuschreibung, die Eltern vagierten herum 

– das alte Bild. 

Historiker*innen  sind sich einig, dass die 

grosse Mehrheit der Familien, denen man 

die Kinder entführte, sesshaft war.

Schon im 20.  Jahrhundert lebten die 

Jenischen, wie andere Leute auch, in 

einer Wohnung oder einem Haus. Das 

Vagantenbild hatte und hat nichts mit 

der Realität zu tun. Niemand reist oder 

reiste ziellos im Land herum. Traditionell 

hat jede Familie ihre Reise- und Handels-

route. Dort kennt man die Kunden, weiss, 

wo man unterkommt. 

Wer noch immer – wie meine Vorfahren 

im 19. Jahrhundert – grossräumig reiste, 

zog im Frühling los. Wer kleinräumig 

unterwegs war, verbrachte ein paar Tage 

oder Wochen auf der Reise. Oder, wie 

Verwandte meiner Grosseltern, denen 

man die Kinder nahm: Das Elternpaar – 

Kleinhändler, Seilflechter – zog morgens 

los, kam abends zurück. 

Auch dies ist dokumentiert: Die Kinder 

gingen zur Schule, für die Kleinen war 

ein Kindermädchen da. Zwei Jahre lang 

floh die Familie, kleinräumig, über die 

Kantonsgrenze hin, wieder zurück. Bis 

die Pro Juventute sie in einer Gemeinde 

mit dem sinnigen Namen Hundwil zu 

fassen kriegte. Der Gemeinderat führte 

aus, was die Stiftung diktierte. Er entzog 

den Eltern das Sorgerecht. Begründung: 

fortwährender Wohnortswechsel, keine 

Schulbildung möglich.

Die Pro Juventute stellte den Vormund, 

schaffte die Kinder weg, trennte die 

Geschwister, verwischte Spuren – denn 

künftig sollte, so die Doktrin, jede Ver-

bindung zur eigenen Herkunft und Kultur 

gekappt werden, für immer. Getreu dem 

Ziel, die Jenischen als Volksgruppe aus-

zulöschen.

Als jenische Person oder als Sinti, mit 

Jenischen liiert, wusste man von der 

drohenden Gefahr. Wer sich retten 

wollte, musste das Jenischsein verber-

gen. Oder fliehen und untertauchen wie 

meine Grosseltern, die weiträumig flüch-

ten und als Musikerfamilie in der unbe-

kannten Region ein Auskommen finden 

konnten. «Sprecht nicht mehr Jenisch!», 

sagte meine Grossmutter ihren Kindern, 

«es ist gefährlich.» Unserer Familie, die 

sich hat retten können vor dem Zugriff 

der Pro Juventute, ging die Sprache 

verloren. Die Jenischen mussten sich 

unsichtbar machen, 50 Jahre lang.

Würde der Bundesrat die ganze 

Geschichte anerkennen: Er könnte die 

gezielte Verfolgung und den rassisti-

schen Angriff auf die Würde der Men-

schen nicht mehr als Massnahme der 

Sozialpolitik abtun. Er müsste das Spe-

zifische des Verbrechens gegen die 

Menschlichkeit eingestehen. Es sich 

vergegenwärtigen. Das wäre ein Novum.

Es ist eine Voraussetzung, damit sich 

auch die Gesellschaft die Geschichte 

vergegenwärtigt, endlich erkennt, dass – 

hier in der Schweiz – die Grundlagen der 

menschlichen Gemeinschaft missachtet 

wurden.

Die Medien würden berichten.

Der Bundesrat müsste Forschungsgelder  

sprechen (den im Gutachten hervor-

gehobenen schlechten Forschungs-

stand beheben); die desolate Raum-

frage für reisende Jenische anpacken 

(wo längst Handlungspflicht besteht).  

Es gibt ein Recht auf 
Wahrheit.



Er müsste seine (seit Jahren von Jeni-

schen beanstandeten) Verlautbarungen 

zur Geschichte neu ausrichten, auf den 

Websites, im Umgang mit uns Betroffe-

nen, in der Aussenpolitik, im Europarat.

Belässt der Bundesrat das Verbrechen 

gegen die Menschlichkeit hingegen in 

der Schublade «fürsorgerische Zwangs-

massnahmen», bleibt die Geschichte des 

Landes ein Lügengespinst. Es gibt keine 

Aufarbeitung, und, ja, auch wenig Auf-

wand und kaum Kosten.

Seit 2017 ist die Aufarbeitung «fürsorge-

rischer Zwangsmassnahmen» gesetzlich 

geregelt, Opfer können «Solidaritäts-

beiträge» beantragen. Bisher wurden 

11 000 Gesuche genehmigt; nur 3 bis 4 

Prozent sollen einen «jenischen Kon-

text» haben – gemäss einem Papier der 

Ämterkonsultation, die der Veröffentli-

chung des Gutachtens vorausging. 

Keine neue Regelung und keine Mehr-

kosten also, wenn die Landesregierung 

das Spezifische dieser Geschichte wei-

terhin missachtet.

Indes gibt es ein Recht auf Wahrheit. 

Die politische Schweiz, so tut sie stolz auf 

ihrer Website kund, engagiert sich seit 

2003 im Menschenrechtsrat dafür. 2016 

hat sie dort eine Resolution zur Förde-

rung der Vergangenheitsarbeit durchge-

bracht. Das EDA, damals unter Bundesrat 

Didier Burkhalter, hielt fest: «[Wir sehen] 

eine Reihe kombinierter Massnahmen 

vor und zwar in den Bereichen Recht auf 

Wahrheit, Recht auf Gerechtigkeit, Recht 

auf Wiedergutmachung und der Garantie 

der Nichtwiederholung.»

Doch die «Ehre der Nation», in welcher 

Gestalt auch immer sie daherkommt, das 

Gewand beschmutzt, gilt der Schweiz 

womöglich bis heute mehr als das Recht 

auf Wahrheit und die Würde des Einzel-

nen. Die Tradition der weissen Weste hat 

eine lange Geschichte. Im Gegensatz 

zur Würde der Menschen, die erst 1999 

Einlass in die Schweizerische Bundes-

verfassung fand, ist die Ehre der Nation 

schon 1848 bei der Gründung des Bun-

desstaats prominent platziert. Die Eid-

genossenschaft habe die Verfassung in 

der Absicht angenommen, so heisst es 

im einleitenden Satz, «die Einheit, Kraft 

und Ehre der schweizerischen Nation zu 

erhalten und zu fördern».

Die Ehre verteidigt ihren Platz durch alle 

Anpassungen der Bundesverfassung, 

hält sich auch bei der Totalrevision von 

1874. Erst 1999 muss sie weichen. Bei der 

Gesamtrevision im Jahr vor der Jahrtau-

sendwende ist sie tatsächlich rausge-

fallen. 1999 wurde die Würde in die Ver-

fassung aufgenommen – nicht anstelle 

der Ehre, eigenständig, und wie gesagt 

auf den Menschen, nicht auf die Nation 

bezogen. Artikel 7, unter dem Titel «Men-

schenwürde» besagt, schlicht: «Die 

Würde des Menschen ist zu achten und 

zu schützen.»

Isabella Huser ist Schriftstellerin und Mitglied 

der EKR. Zuletzt ist «Zigeuner» erschienen, 

ein Familienroman, beruhend auf Nachfor-

schungen über die eigene Vaterfamilie und die 

Verfolgung der Jenischen in der Schweiz des 

19. und 20. Jahrhunderts (Bilgerverlag, Zürich, 

2. Auflage 2024). 

isabella.huser[at]protonmail.com

->
Et lorsque cela tonne, lorsque cela brûle, souvenez-vous [...] : 

il n’y a pas de mauvais temps, que des mauvais vêtements

E quando il cielo lampeggia o quando il sole arde,

 il principio è uno solo (…): non c’è buono o cattivo tempo, 

ma solo buono o cattivo abbigliamento.



Und wenn es blitzt, wenn es brennt, 
dann ist der wichtigste Grundsatz […]
Es gibt kein schlechtes Wetter, 
es gibt nur schlechte Kleidung!



49TANGRAM 49_Dossier

Un combat bien inégal a lieu actuelle-

ment en Suisse – il oppose le Conseil 

fédéral et les Yéniches. Il s’agit de notre 

histoire commune. Et d’un crime contre 

l’humanité à l’encontre des Yéniches 

suisses selon les critères du droit inter-

national public. Dans cette situation diffi-

cile, le gouvernement fédéral, très atta-

ché à la réputation de notre pays, clame 

haut et fort : « Circulez, il n’y a rien à voir, 

tout a été réglé il y a bien longtemps 

déjà ! Nous nous sommes déjà excusés, il 

y a des années ! »

De quoi s’est-il excusé ? Et de quoi ne 

s’est-il pas excusé ?

Qu’est-ce qui doit rester sous le tapis ? 

Et quel rapport avec notre dignité ? 

Explications. 

Je me bats depuis des années – et 

d’autres Yéniches depuis des décen-

nies – pour faire reconnaître une histoire 

documentée par les historiens. Nous 

amenons des arguments raisonnables, 

factuels – évidemment puisque nous 

voulons convaincre de la portée de 

notre histoire nos autorités, toujours les 

mêmes, et leurs représentants, toujours 

d’autres. Cette histoire, personne ne 

la met en doute, ce n’est pas la ques-

tion. Tous hochent la tête, apaisants. 

Ils hochent encore et toujours la tête, 

pour peu, ils nous caresseraient la tête. 

Ce sont des gens éclairés ; les coups de 

bâton, c’était avant. Ils hochent la tête 

avant de refuser la reconnaissance que 

nous demandons. Pour finir par dire : 

D’accord, si c’est tellement important 

pour vous. 

Ils nous invitent à la cérémonie. Nous 

sommes assis dans le public, au premier 

rang. L’histoire est aussi là, dans cet 

endroit solennel. Sur la scène, bien 

au milieu. Eux entourent l’histoire. Et 

ensuite ils commencent leur travail. 

Sans une once de violence. Car l’histoire 

n’est pas un être vivant. Pas besoin de 

commencer par la tuer, on peut directe-

ment sectionner. Ils amputent certains 

membres. Ensuite, ils ôtent quelque 

chose du corps tout sanglant, qui gît par 

terre comme un vrai corps humain. Les 

organes. Dégoûtés, ils jettent le tout sur 

deux tas. Ils se rassemblent autour d’un. 

On distingue des morceaux, entremêlés. 

Ensuite, toujours en hochant la tête, ils 

forment un demi-cercle, afin que nous – 

de ce premier rang où ils nous ont instal-

lés sur nos chaises de spectateurs –, et 

le public derrière nous aussi, voyons ce 

qu’il va se passer. Nous comprenons que 

c’est maintenant le grand moment. Ils 

baissent encore plus la tête. Regardent 

leurs chaussures bien cirées. Ce sont 

les grands de ce pays, entourés de leurs 

hauts fonctionnaires. L’un – ou peut-être 

l’une – d’entre eux, dont on sait qu’il est 

mieux placé, même s’il n’est pas différent 

des autres – en fait, on dirait qu’il est 

fait de tous les autres –, murmure : Cela 

n’aurait jamais dû arriver. Et ajoute : Nous 

vous présentons une nouvelle fois nos 

excuses pour ces souffrances. Avant de 

s’arrêter net. Qu’est-ce qu’il a ? Le grand 

dignitaire jette un regard perplexe à la 

haute fonctionnaire à ses côtés. Celle-

ci hésite – un moment volé, imprévu –, 

avant de hocher la tête d’une manière 

décidée. La haut fonctionnaire hoche 

la tête. Prise de conscience au premier 

rang. On se pousse du coude, quelqu’un 

dit : Et tout le reste ? Éliminé. Loin. Dispa-

ru. Balayé par une main invisible. Dernier 

mouvement décidé du balai, puis seau 

d’eau bouillante sur les planches pour 

éliminer les dernières traces. Nous avons 

sauté sur nos pieds, presque tous. Que 

faire ? Le reste de l’histoire n’est plus là. 

Certains crient. Moi aussi : Attendez !, je 

crie. D’autres se détournent en secouant 

la tête. Une chaise tombe. Devant, la 

cérémonie se poursuit. Et du haut de la 

scène, certains nous adressent un air 

de reproche. Vous n’avez donc aucune 

éducation ? Aucun savoir-vivre ? On 

entend un chut, chut ! Un haut fonction-

naire, ou peut-être un conseiller, difficile 

de savoir qui est qui, précise sur un ton 

conciliant, avec une voix douce : Vous 

n’avez peut-être pas compris ; ça y est, 

c’est fait. 

Tout le monde nous regarde mainte-

nant. Des gens à gauche et à droite, mais 

aussi derrière nous lancent Taisez-vous ! 

Vous perturbez la manifestation ! Mettez 

ces gens dehors ! Depuis la scène, on 

nous lance des regards noirs, indignés : 

« Vous devriez faire preuve d’un peu de 

bonne volonté ! Quel peuple êtes-vous 

donc ! », disent les visages. Une voix plus 

forte s’élève depuis les coulisses – d’où 

vient-elle exactement ? Qui est-ce ? – 

et dit calmement, en détachant bien les 

mots : Nous – vous – présentons – nos –  

Racisme et dignité :  
le crime contre les Yéniches 
Isabella Huser 

Qu’est-ce qui doit rester 
sous le tapis ? Et quel 
rapport avec notre 
dignité d’êtres humains ? 



50 TANGRAM 49_Dossier

excuses. Pour – ces – souffrances. 

Et demande : Vous voulez quoi de plus ?

Je dis : Le reste !

Nous disons : Et arrêtez de parler de nos 

souffrances !

« Quoi, le reste ? », demandent les 

visages. 

Au moment où j’écris ces lignes, une 

deuxième cérémonie a eu lieu à la suite 

d’un avis de droit commandé par le 

gouvernement lui-même. Sous la pres-

sion des Yéniches, évidemment, comment 

pourrait-il en être autrement. Depuis que 

la persécution concertée de Pro Juven-

tute a été mise au jour – c’était en 1972 –, 

chaque avancée a été obtenue de haute 

lutte par les communautés yéniches. 

Comme si cette partie de l’histoire suisse 

ne concernait que nous. Même chose 

cette fois-ci. Ce sont les Yéniches qui 

ont – une fois de plus – demandé l’avis 

de droit pour déterminer s’il y avait eu un 

génocide au regard du droit international. 

Le conseiller fédéral Berset, et sa succes-

seure en  2024 au Département fédé-

ral de l’intérieur, la conseillère fédérale 

Baume-Schneider, ont répondu positi-

vement et confié l’examen de la question 

au professeur de droit international Oliver 

Diggelmann, de l’Université de Zurich.

Il est question de la persécution des 

Yéniches au XXe  siècle. À l’initiative de 

la fondation Pro Juventute, des familles 

yéniches ont été méthodiquement 

persécutées et diffamées de 1926 aux 

années  70. Des pères et des mères 

yéniches ont été déchus de leurs droits 

et rabaissés, des enfants arrachés à 

leur famille, placés de force, des familles 

ont été détruites, des jeunes enfermés 

dans des établissements de travail forcé, 

gravement maltraités, abusés, exploités, 

tandis que de jeunes hommes et femmes 

yéniches se faisaient stériliser. 

Par ces persécutions, les Yéniches ont 

été racialisés ; ils ont été stigmatisés, 

humiliés à tous les niveaux possibles et 

attaqués dans leur dignité. Car là où il y 

a du racisme, il y a toujours une attaque 

contre la dignité.

Pro Juventute, les autorités et d’autres 

organisations comme la Seraphische 

Liebeswerk ont mis en place des mesures 

génocidaires, comme le souligne d’ail-

leurs l’avis de droit. 

La Confédération a tenu secrets les 

résultats de cet avis de droit, pendant 

cinq mois, et évalué dans le cadre d’une 

consultation des offices interdéparte-

mentale la position que devait adopter la 

Suisse, en l’occurrence le Conseil fédéral. 

En février 2025, 24 heures avant sa 

publication, les conclusions de l’avis de 

droit ont été portées à la connaissance 

des Yéniches. Nous avons alors appris 

que notre histoire était qualifiée de crime 

contre l’humanité. Et que le Conseil fédé-

ral reconnaissait ce verdict.

Mais il aurait été naïf de croire, comme 

moi, que la Suisse allait se confronter à 

son passé. 

Le Conseil fédéral a joué l’apaisement, 

il a fait savoir au grand public et aux 

Yéniches que s’il y avait bien crime contre 

l’humanité, tout était réglé depuis long-

temps ! Que la Suisse s’était déjà excu-

sée, en 2013, auprès des victimes d’inter-

nements par décision administrative, et 

même une deuxième fois en 2014, cette 

fois auprès des victimes de « mesures 

de coercition à des fins d’assistance et 

de placements extrafamiliaux ». Sans 

aucune honte, le Conseil fédéral nous 

a alors écrit que même si nous n’étions 

pas explicitement nommés, ces excuses 

s’adressaient aussi à nous.

« Mesures de coercition » ? Un terme 

juridique. Concrètement, des hommes et 

des femmes ont été, totalement arbitrai-

rement, enfermés, contraints au travail 

forcé ou placés dans leur enfance, ici en 

Suisse, victimes de l’infamie de la poli-

tique sociale helvétique jusqu’en 1981. 

Dans ce « crime contre l’humanité » à 

l’encontre des Yéniches, le Conseil fédéral 

ne considère que les « mesures » mises 

en œuvre avec succès : depuis 2017, les 

retraits d’enfants, les internements, les 

stérilisations peuvent juridiquement être 

qualifiés de mesures de coercition au 

sens de la loi fédérale qui leur est consa-

crée. Aucune raison de s’excuser  – et 

donc de se confronter à son passé – 

pour la persécution méthodique de la 

communauté yéniche. 

Le Conseil fédéral ne veut pas voir le 

caractère raciste de cette persécu-

tion. Ni l’avilissement institutionnel et la 

cruauté mentale à l’encontre des familles 

concernées, ni le pendant de la persé-

cution : leur destruction, mais aussi la 

destruction de leur culture. 

La persécution raciste qui constitue le 

crime contre l’humanité dont il est ques-

tion a duré près de 50 ans. Un demi-siècle 

pendant lequel il a été trop dangereux 

de vivre leur culture pour des dizaines 

de milliers de familles. La plupart, dont 

ma famille d’origine, ont renoncé à des 

notions culturelles fondamentales. Car 

seul cet abandon leur a permis de sauver 

leur peau et leurs enfants, et de protéger 

leur dignité d’autres atteintes. 

Beaucoup de la culture yéniche y est 

resté. Les fondements du vivre ensemble 

en Suisse ont été sapés ; et les consé-

quences simplement déniées. Il faudrait 

en parler.

« Yéniche » n’est pas une catégorie 

sociale. Nous sommes une ethnie, une 

communauté de langue et de culture 

– la langue et la culture yéniches. Les 

Yéniches suisses, présents de longue 

date dans notre pays, sont reconnus 

comme minorité nationale. 

Notre représentation comme cas so

ciaux ne date pas d’hier non plus. Tout 

au long de l’histoire, on nous a placés –  

Les fondements du 
vivre ensemble en 
Suisse ont été sapés ; 
et les conséquences 
simplement déniées. 



51TANGRAM 49_Dossier

balancés – tout en bas de l’échelle 

sociale, nous refusant ainsi une identité 

culturelle. Le programme de persécution 

de Pro Juventute visait à construire des 

scénarios de terreur et de misère afin de 

rendre la criminalisation de la population 

yéniche crédible aux yeux de la société 

et de justifier les humiliations institution-

nelles. Objectif : éliminer notre ethnie.

Mais il s’agissait aussi de détruire notre 

estime de nous ; il fallait nous briser, nous 

rendre dociles…

Malgré toutes ces tentatives pour nous 

éliminer, nous sommes toujours là. 

Quelques milliers de Yéniches suisses 

continuent à se déplacer en semi- 

nomades, selon leurs traditions, parlent 

la langue yéniche, pratiquent la culture 

de leur communauté telle qu’elle leur a 

été transmise ou telle qu’ils l’ont réin-

ventée, transmettant à leurs enfants les 

précieux souvenirs et connaissances de 

leur communauté.

En 1926, Pro Juventute a utilisé le 

prétexte habituel de la misère sociale. 

Au XIXe  siècle, alors que les structures 

du nouvel État fédéral se mettent en 

place, les Yéniches sont marginalisés 

et confrontés à des barrières considé-

rables. Au vu des obstacles juridiques 

rencontrés, il n’y a rien de surprenant à 

ce qu’ils tombent dans la pauvreté, même 

si comme beaucoup d’autres aspects de 

notre histoire, celui-ci n’a pas été étudié.

Créée en 1912 avec des personnalités du 

monde politique et des milieux écono-

miques dans son conseil de fondation, 

Pro Juventute alimente les vieux clichés 

avec des théories d’hygiène raciale. La 

fondation renommée fait circuler des 

images dégradantes. À lui seul, le nom du 

programme « Les enfants de la grand-

route » est éloquent. On voit tout de suite 

des enfants dans le caniveau, livrés à 

eux-mêmes, sales, les parents incapables 

de s’en occuper, indignes. Les repré-

sentations deviennent celles de tous les 

Yéniches, sans s’attacher aux personnes, 

comme d’habitude avec le racisme.  

C’est le point de départ de l’avis de 

droit : Pro Juventute a établi des listes et 

des arbres généalogiques, y compris de 

ma famille. Un parent yéniche suffisait, 

un nom de famille yéniche aussi.  

La manière dont vivait vraiment chaque 

famille n’avait aucune importance. Pro 

Juventute lui collait une étiquette qui 

parlait en faveur du retrait du droit de 

garde. L’étiquette habituelle, c’était que 

les parents « vagabondaient » – le bon 

vieux cliché. 

Alors que les historiens s’accordent sur 

le fait que la grande majorité des familles 

auxquelles on a enlevé les enfants 

étaient sédentaires. 

Au XXe siècle déjà, les Yéniches vivaient 

comme tout le monde, dans un apparte-

ment ou une maison. L’image des vaga-

bonds n’avait – et n’a toujours – rien à 

voir avec la réalité. Aujourd’hui comme 

hier, personne ne voyage comme ça 

sans but à travers le pays. Traditionnel-

lement, chaque famille avait ses routes 

« commerciales », avec ses clients et ses 

endroits où stationner. 

Ceux qui voyageaient dans un large 

périmètre, comme mes ancêtres au 

XIXe siècle, partaient au printemps. Ceux 

qui voyageaient moins loin n’étaient en 

route que quelques jours ou semaines. 

Voire, comme ce couple de la famille de 

mes grands-parents auquel on a enlevé 

les enfants – de petits commerçants et 

cordiers –, on partait le matin et rentrait 

le soir. 

Cet exemple reflète la réalité et elle est 

documentée : leurs enfants allaient à 

l’école, quelqu’un gardait les plus petits. 

Pendant deux ans, la famille a fui, se 

déplaçant sur de petites distances, 

traversant la frontière cantonale dans un 

sens puis dans l’autre. Jusqu’à ce que Pro 

Juventute la retrouve dans la commune 

de Hundwil. Le conseil communal a fait 

ce que disait la fondation : il a retiré le 

droit de garde aux parents au motif qu’ils 

changeaient constamment de domicile et 

que les enfants ne pouvaient pas rece-

voir d’instruction. 

Pro Juventute a mis les enfants sous 

tutelle, les a placés, a séparé la fratrie, 

effacé les traces, car il fallait – tel était 

le mot d’ordre – couper les enfants de 

leurs origines et de leur culture, à jamais. 

Conformément à l’objectif d’anéantir les 

Yéniches en tant qu’ethnie. 

Quand on était yéniche, ou manouche 

marié à un Yéniche, on connaissait le 

danger. Pour se protéger, il fallait cacher 

son appartenance. Ou fuir, disparaître 

dans la nature, comme mes grands- 

parents, partir loin et essayer de gagner 

sa vie comme musiciens dans une région 

inconnue. Ne parlez plus yéniche !, inti-

mait ma grand-mère à ses enfants, c’est 

dangereux. Notre famille, qui a réussi à 

échapper à Pro Juventute, y a laissé sa 

langue. Les Yéniches ont dû disparaître 

des radars, pendant 50 ans. 

Si le Conseil fédéral reconnaissait l’en-

tier de notre histoire, il ne pourrait plus 

faire passer cette persécution ciblée et 

ces atteintes racistes à la dignité comme 

une mesure de politique sociale. Il devrait 

reconnaître la spécificité de ce crime 

contre l’humanité. Se confronter à son 

passé. Voilà qui serait nouveau.

C’est une condition sine qua non pour que 

la société aussi se confronte au passé et 

reconnaisse enfin que chez nous aussi, 

en Suisse, on a porté atteinte aux fonde-

ments de la communauté humaine. 

Les médias en parleraient.

Le Conseil fédéral devrait octroyer des 

fonds à la recherche sur le sujet (pour 

combler les lacunes évoquées dans 

l’avis de droit), aborder la situation déso-

lante des aires de stationnement pour 

les Yéniches nomades (qui ne date pas 

d’hier) et revoir la position qu’il défend 

sur notre histoire (et que les Yéniches 

remettent en cause depuis des années), 

Il y a un droit à la vérité.



52 TANGRAM 49_Dossier

que ce soit sur les sites Internet, dans 

ses rapports avec nous, dans sa poli-

tique étrangère ou au sein du Conseil de  

l’Europe.

Si le Conseil fédéral laisse le crime contre 

l’humanité dans le tiroir « mesures de 

coercition à des fins d’assistance », une 

partie de l’histoire du pays restera un 

tissu de mensonges. On ne se penchera 

pas sur ce passé, et oui, cela fera moins 

de travail et coûtera moins d’argent. 

Depuis 2017, la réparation des « mesures 

de coercition à des fins d’assistance » est 

réglée dans une loi. Les victimes peuvent 

demander une « contribution de solidari-

té ». Jusqu’ici, quelque 11 000 demandes 

ont été approuvées ; seuls 3-4 % concer-

neraient les Yéniches – selon un docu-

ment de la consultation des offices qui a 

précédé la publication de l’avis de droit. 

Rien de plus à réglementer ou à payer si 

le gouvernement continue à ignorer les 

spécificités de cette histoire.

Il y a pourtant un droit à la vérité. La 

Suisse, comme elle le clame fièrement 

sur son site Internet, s’engage en ce sens 

au sein de l’organe des Nations Unies 

pour les droits de l’homme depuis 2003. 

En 2016, elle y a même fait passer une 

résolution pour promouvoir le traitement 

du passé. Le DFAE, à l’époque représenté 

par le conseiller fédéral Didier Burkhal-

ter, a alors précisé qu’il fallait combiner 

différentes mesures relatives au droit 

à la vérité, au droit à la justice, au droit 

à la réparation et à la garantie de non- 

répétition.

Mais « l’honneur de la nation », quelle 

que soit sa forme, même sali, semble 

encore compter plus que le droit à 

la vérité et la dignité de chacun. La 

« blanche colombe » helvétique a une 

longue histoire. Contrairement à la digni-

té humaine, qui n’est entrée dans la 

Constitution fédérale qu’en 1999, l’hon-

neur de la nation, lui, y figure en bonne 

place depuis 1848 et la création de l’État 

fédéral. À l’époque, la Confédération 

adopte la Constitution dans le but, tel 

que cela figure alors dans le préambule, 

de « maintenir et accroître l’unité, la force 

et l’honneur de la nation suisse ». L’hon-

neur défend sa place lors de chaque 

modification du texte, y compris lors de la 

révision totale de 1874. Il ne doit la céder 

qu’en 1999, lors d’une autre révision 

totale, à l’orée du changement de millé-

naire. La dignité, elle, y entre au même 

moment, non pas à la place de l’honneur, 

mais avec un article dédié, et en se réfé-

rant à l’être humain et non à la nation. 

L’art. 7, intitulé « Dignité humaine », le 

dit sobrement : « La dignité humaine doit 

être respectée et protégée. »

Isabella Huser est écrivaine et membre de la 

CFR. Son dernier ouvrage, intitulé Zigeuner, est 

un roman familial fondé sur les recherches que 

l’auteure a menées sur sa famille paternelle 

et la persécution des Yéniches en Suisse 

aux XIX e et XX e siècles (Bilgerverlag, Zurich, 

2 e édition 2024). 

isabella.huser[at]protonmail.com



53TANGRAM 49_Dossier

In Svizzera è in corso una lotta tra forze 

impari: Consiglio federale contro jenisch. 

L’oggetto del contendere: un capitolo di 

storia comune. In base al diritto inter-

nazionale, gli jenisch svizzeri sono stati 

vittima di un crimine contro l’umanità. In 

questa difficile situazione, preoccupato 

per la reputazione del Paese, il Gover-

no federale dichiara: Tranquilli, nulla di 

nuovo, tutto già sistemato da tempo! Ci 

siamo già scusati, anni fa oltretutto !

 

Scusati per che cosa? E per che cosa 

invece no?

Che cosa deve rimanere nascosto? E 

che cosa ha a che vedere con la nostra 

dignità?

Vediamolo insieme.

Io lotto da anni, altri jenisch si batto-

no da decenni per il riconoscimento di 

una vicenda storicamente documen-

tata. Esponiamo argomenti ragionevoli 

e basati sui fatti – cos’altro potremmo 

fare, noi jenisch? – per convincere della 

portata di questa storia i rappresentan-

ti di turno delle sempre stesse autorità 

governative e amministrative. Una storia 

che nessuno mette in dubbio, sia ben 

chiaro. Annuiscono, rassicuranti. Annui

scono in continuazione, se potessero ci 

accarezzerebbero pure la testa. Sono 

persone istruite, le bastonate apparten-

gono al passato. Annuiscono e rifiutano 

il riconoscimento richiesto. Poi rispondo-

no, concilianti: Va bene, se per voi è così 

importante… 

Ci invitano alla cerimonia. Sediamo tra 

il pubblico, in prima fila. Al centro della 

grande sala, sul palco, c’è la storia. La 

circondano. Poi iniziano la loro opera. 

Senza ricorrere alla violenza. Certo, non 

è mica viva. È soltanto un fantoccio. Non 

si deve prima ucciderla a bastonate. La 

si può sezionare così come si presenta. 

Amputano alcuni arti. Dal torso squar-

ciato, che ora giace al suolo tutto insan-

guinato come fosse un corpo umano, 

estraggono qualcosa. Organi. Schifati, 

gettano tutto su due mucchi. Ne circon-

dano uno. Ci sono parti di arti incastrate 

l’una nell’altra, come riusciamo a vedere 

ora che si raggruppano a semicerchio 

a testa china, affinché noi, incollati alle 

sedie in prima fila dove ci hanno allineati 

– affinché noi, e pure il resto del pubbli-

co dietro di noi in sala, possiamo seguire 

quello che accade, perché ora, capiamo, 

arriva il grande momento. Chinano anco-

ra più profondamente il capo, lo sguardo 

fisso sulle scarpe tirate a lucido. Le alte 

cariche dello Stato sono lì, riunite, loro e 

i loro funzionari più importanti. Uno – o 

forse una – che sappiamo detenere una 

delle posizioni più elevate tra quelli in 

alto, che per il resto non si distingue in 

nulla da chi ha accanto, anzi, è come se 

questa persona ai vertici fosse costitui-

ta da elementi delle altre, mormora: Non 

sarebbe dovuto accadere. E aggiunge: Ci 

scusiamo nuovamente per questa soffe-

renza. Improvvisamente si interrom-

pe. Che le succede? Getta uno sguardo 

turbato all’alta funzionaria al suo fianco, 

la quale – un istante di distrazione, non 

previsto – esita, ma poi annuisce breve-

mente e con decisione, con il collo rigido. 

L’alta funzionaria annuisce. Sussultiamo. 

Noi, seduti in prima fila, ci diamo di gomito 

e qualcuno dice: E tutto il resto? Scar-

tato, svanito, scomparso, spazzato via da 

una mano invisibile. Ultimi colpi decisi di 

scope volanti e là dove non restano che 

tracce appiccicose, viene gettata acqua 

bollente. Balziamo in piedi, quasi tutti noi. 

Che fare? Il resto della storia è sparito. 

Alcuni di noi gridano, anch’io grido: Fermi! 

Altri si voltano scuotendo il capo, una 

sedia cade a terra. Davanti a noi la ceri-

monia prosegue. E dall’alto del loro palco, 

alcuni di quei signori e di quelle signore 

ci guardano con aria di rimprovero. Non 

vi hanno insegnato l’educazione? E le 

buone maniere? Qualcuno sibila shhh, 

shhh! Una delle alte cariche o un consu-

lente, è difficile capire chi sia chi, inter-

viene con tono conciliante e voce gentile: 

Forse non avete capito: ci siamo, è fatta. 

Tutti gli occhi sono ora puntati su di noi. 

Dal pubblico a destra, a sinistra e dietro 

di noi sentiamo: Silenzio! Disturbate 

l’evento! Allontanate quella gente dalla 

sala! Davanti a noi, sul palco, volti cupi ci 

fissano indignati: Anche voi, però, dove-

te dimostrare un po’ di buona volontà! 

Che razza di gente siete! dicono i volti. 

Ma sapete che cosa significa, chiede una 

voce potente – chi, da dove? – da dietro 

le quinte, calma, ma scandendo le parole 

con tono interrogativo: Scu – se… per – le 

– sof – fe – ren – ze?

Che cosa volete ancora?

Io dico: L’altra metà!

Noi diciamo: E non venite a parlarci di 

sofferenza!

Quale altra metà? chiedono i volti. 

Razzismo e dignità:  
il crimine contro gli jenisch
Isabella Huser

Che cosa deve rimanere 
nascosto? E che cosa 
ha a che vedere con la 
nostra dignità?



54 TANGRAM 49_Dossier

Proprio nei giorni in cui scrivo le presen-

ti righe, la cerimonia è stata ripetu-

ta. Questa volta in seguito ai risultati di 

una perizia giuridica commissionata dal 

Consiglio federale stesso, su pressione –  

e come avrebbe potuto essere altri-

menti? – degli jenisch. Da quando, nel 

1972, l’opera di persecuzione concertata 

di Pro  Juventute è diventata di domi-

nio pubblico, le comunità jenisch hanno 

dovuto lottare per ogni singolo progres-

so. Come se questo pezzo di storia sviz-

zera riguardasse soltanto noi. Gli jenisch 

avevano chiesto – una volta di più – una 

perizia giuridica: secondo il diritto inter-

nazionale si è trattato di genocidio? 

Dapprima il consigliere federale Berset 

e poi la consigliera federale Baume- 

Schneider, che nel 2024 gli è succedu-

ta alla testa del Dipartimento federale 

dell’interno, hanno dato luce verde. La 

Confederazione ha quindi commissiona-

to una perizia al professor Oliver Diggel-

mann, titolare della cattedra di diritto 

internazionale all’Università di Zurigo.

Stiamo parlando della persecuzione degli 

jenisch nel XX secolo. Su iniziativa della 

fondazione Pro  Juventute, dal 1926 e 

fino ai primi anni 1970 le famiglie jenisch 

sono state sistematicamente persegui-

tate e diffamate, i padri e le madri privati 

dei loro diritti e discreditati, i figli strap-

pati alle loro famiglie e costretti a vivere 

in orfanotrofi, famiglie distrutte, adole-

scenti rinchiusi in istituti di rieducazione 

o peggio, maltrattati, tormentati, umiliati, 

giovani donne sottoposte a legatura delle 

tube e giovani uomini vasectomizzati.

La persecuzione è andata di pari passo 

con la razzializzazione: gli jenisch sono 

stati stigmatizzati, umiliati ogni qualvol-

ta possibile, la loro dignità lesa. Quando 

entra in gioco il razzismo, la dignità è 

attaccata, sempre.

Pro  Juventute, le autorità e altre orga-

nizzazioni come l’Opera serafica di carità 

hanno applicato misure genocidarie, 

come constatato dalla perizia.

La Confederazione ha tenuto segreta 

la perizia per cinque mesi, valutando e 

soppesando, nell’ambito di una consul-

tazione interdipartimentale degli uffici, 

quale dovesse essere la posizione della 

Svizzera, ossia del Consiglio federale.

Nel febbraio del 2025, 24 ore prima della 

pubblicazione, l’esito della perizia è stato 

comunicato a noi jenisch, che abbiamo 

così appreso che la storia – tutta la storia –  

è qualificata come «crimine contro l’uma-

nità». E che il Consiglio federale ricono-

sce il verdetto.

Ma chi, come me, credeva che la Svizze-

ra avrebbe finalmente fatto i conti con 

questa storia, si sbagliava: il Consiglio 

federale l’ha minimizzata. Ha comuni-

cato a noi e all’opinione pubblica che, 

sì, si tratta di un crimine contro l’umani-

tà, ma è già stato tutto messo a posto e 

sistemato da tempo! E si è scusato: nel 

2013 sono state presentate scuse alle 

vittime di «internamenti amministrati-

vi». Il secondo giro di scuse, abbiamo 

appreso, è seguito nel 2014, stavolta nei 

confronti delle vittime di «misure coerci-

tive a scopo assistenziale o collocamen-

ti extrafamiliari». Senza un briciolo di 

vergogna, il Consiglio federale ci ha scrit-

to che all’epoca, nonostante non fossimo 

esplicitamente menzionati, noi jenisch 

eravamo inclusi.

«Misure coercitive»? Un termine giuridi-

co. Riferito (e non soltanto implicitamen-

te) alle persone che in Svizzera, senza 

alcun procedimento legale, sono state 

internate o costrette al lavoro forzato 

oppure ai bambini impiegati come mano-

dopera («Verdingkinder») – vittime degli 

atti infami perpetrati dalla politica sociale 

portata avanti dalla Svizzera fino al 1981.

Per quanto riguarda il «crimine contro 

l’umanità» nei confronti degli jenisch, 

il Consiglio federale vede un problema 

soltanto nei casi in cui gli autori sono 

riusciti a mettere in atto le loro «misure»: 

a quanto sembra, dal 2017 le sottrazioni 

di figli, le incarcerazioni e le sterilizzazio-

ni possono essere classificate sul piano 

giuridico come misure coercitive ai sensi 

della legge federale in materia. Per quan-

to riguarda la persecuzione pianificata 

del gruppo etnico degli jenisch, il Consi-

glio federale non vede alcun motivo di 

scusarsi e quindi nemmeno di fare i conti 

con la storia.

Il Consiglio federale non vuole ammet-

tere la persecuzione razziale né l’umi-

liazione istituzionale e la crudeltà psico-

logica inflitte alle persone e nemmeno la 

distruzione perpetrata – distruzione di 

famiglie e di una cultura. 

La persecuzione razziale, che costituisce 

il crimine contro l’umanità, è durata quasi 

50 anni. In quei dieci lustri, per decine di 

migliaia di famiglie era diventato troppo 

pericoloso praticare la cultura jenisch. La 

maggior parte di loro, anche la mia fami-

glia di origine jenisch, hanno perso rife-

rimenti fondamentali della propria cultu-

ra. Soltanto rinunciandovi hanno potuto 

salvare la pelle e i figli – e proteggere la 

loro dignità da ulteriori danni.

Molto del patrimonio culturale jenisch è 

stato distrutto. Le basi della convivenza 

umana nel Paese sono state ammorbate 

e le conseguenze semplicemente igno-

rate. È di questo che la Svizzera dovreb-

be parlare.

«Jenisch» non è una categoria sociale. 

Siamo un gruppo etnico, o un’etnia che 

dir si voglia, con una propria cultura e 

una propria lingua, lo jenisch appunto. Gli 

jenisch svizzeri sono parte della popo-

lazione autoctona e riconosciuti come 

minoranza nazionale.

Non è da ieri che ci rappresentano come 

casi sociali. Nel corso della storia siamo 

stati ripetutamente relegati – o spinti – 

nella classe sociale più bassa e ci è stata 

Le basi della convivenza 
umana nel Paese sono 
state ammorbate 
e le conseguenze 
semplicemente ignorate.



55TANGRAM 49_Dossier

contestata una propria identità cultura-

le. Il programma di persecuzione attuato 

da Pro  Juventute era volto, da un lato, 

a diffondere nella società immagini di 

orrore e miseria per rendere credibile 

la criminalizzazione della popolazione 

jenisch e per giustificare l’umiliazione 

istituzionale. L’obiettivo era cancellar-

ci come gruppo etnico. Dall’altro, era 

volto a distruggere la nostra autostima, 

a spezzare la nostra volontà e a sotto-

metterci.

Ma nonostante tutti i tentativi di elimi-

narci, siamo ancora qui. Alcune migliaia di 

jenisch svizzeri vivono a tutt’oggi secon-

do un modo di vita tradizionale semino-

made, parlano la lingua jenisch, praticano 

la cultura tramandata o anche una sua 

forma rinnovata, trasmettono ai figli il 

patrimonio di conoscenze e ricordi speci-

fico delle loro comunità.

Nel 1926, Pro Juventute fece ricorso alla 

menzogna convenzionale della classe 

sociale miserabile. Nel XIX  secolo, agli 

albori delle nuove strutture federaliste, 

gli jenisch furono emarginati e fortemen-

te svantaggiati. È indubbio che le famiglie 

jenisch siano state spinte nell’indigenza 

a causa degli ostacoli giuridici, ma questo 

aspetto – come molti altri in questa storia 

– non è mai stato oggetto di studi scien-

tifici.

Pro  Juventute, istituita nel 1912 – nel 

cui Consiglio di fondazione sedevano 

i vertici della politica e dell’economia –  

alimentò i vecchi stereotipi incorpo-

randovi teorie di igiene razziale. La 

prestigiosa fondazione diffuse imma-

gini umilianti. Già il nome del program-

ma, «Bambini della strada», era di forte 

impatto: veicolava l’idea di bambini che 

vivevano nei bassifondi, trascurati, spor-

chi, figli di genitori incapaci e indegni. 

Queste immagini sono state proiettate 

su tutti i membri della comunità jenisch, 

senza distinzione di persona, come è 

consuetudine nel razzismo.

La perizia parte da qui: Pro  Juventute 

aveva stilato elenchi e compilato albe-

ri genealogici, anche della mia famiglia. 

Un genitore jenisch era sufficiente, un 

cognome jenisch bastava.

Non importava come la famiglia vives-

se. Pro  Juventute applicava etichette 

che giustificavano la revoca dell’autori-

tà parentale. La norma era lo stereotipo 

dei genitori vagabondi – la solita vecchia 

immagine. 

Gli storici sono concordi nell’affermare 

che la grande maggioranza delle famiglie 

a cui erano stati sottratti i figli fosse stan-

ziale.

Già nel XX  secolo gli jenisch, come le 

altre persone, vivevano in un appar-

tamento o in una casa. L’immagine dei 

vagabondi non aveva e non ha tuttora 

nulla a che vedere con la realtà. Nessuno 

vagava o vaga senza meta attraverso il 

Paese. Tradizionalmente, ogni famiglia ha 

un proprio itinerario di viaggio e commer-

ciale, lungo il quale conosce i clienti e sa 

dove fermarsi per la notte.

Chi ancora viaggiava su lunghe distanze 

– come i miei antenati nel XIX secolo – 

partiva in primavera. Chi invece copriva 

brevi distanze, dedicava un paio di giorni 

o settimane alla vita itinerante. Oppure 

c’erano genitori – piccoli commercianti, 

cordai – che uscivano di casa il mattino e 

rientravano la sera, come facevano alcuni 

familiari dei miei nonni, a cui furono poi 

portati via i figli.

Anche il loro vissuto è documentato. I 

figli andavano a scuola, per i più picco-

li era stata organizzata una bambina-

ia. La famiglia è rimasta in fuga per due 

anni, spostandosi su un piccolo territorio, 

attraversando in un senso e nell’altro il 

confine cantonale. Alla fine Pro Juventu-

te li ha rintracciati nel Comune di Hundwil, 

un nome che la dice lunga, in Appenzello 

Esterno. Il Municipio eseguì quello che 

la fondazione ordinò: privò i genitori 

dell’autorità parentale. La motivazione: 

continui cambiamenti di domicilio, educa-

zione scolastica impossibile.

Pro Juventute mise sotto tutela i minori:  

i bambini vennero portati via, i fratel-

li separati, le tracce eliminate perché, 

secondo la dottrina, ogni legame con le 

proprie origini e la propria cultura doveva 

essere reciso, per sempre. Fedele all’o-

biettivo di cancellare gli jenisch come 

gruppo etnico.

Come persone jenisch o sinti legate a 

persone jenisch, sapevamo del pericolo 

che correvamo. Chi voleva salvarsi, dove-

va nascondere la propria identità jenisch. 

Oppure fuggire e darsi alla clandestinità, 

come fecero i miei nonni, che scapparono 

lontano. Essendo una famiglia di musici-

sti, riuscirono a guadagnarsi da vivere in 

una regione sconosciuta. Non parlate più 

jenisch! diceva mia nonna ai suoi figli, è 

pericoloso. La nostra famiglia è riuscita a 

sottrarsi all’azione di Pro  Juventute, ma 

ha perso la propria lingua. La comunità 

jenisch ha dovuto rendersi invisibile, per 

50 lunghi anni.

Se riconoscesse tutta la storia, il Consi-

glio federale non potrebbe più liqui-

dare la persecuzione mirata e l’attacco 

razzista alla dignità delle persone come 

«misure di politica sociale». Dovreb-

be riconoscere la specificità del crimine 

contro l’umanità, dovrebbe fare i conti 

con questo fatto. Una novità.

Si tratta di un presupposto fondamen-

tale affinché anche la società possa fare 

i conti con la storia e riconoscere final-

mente che qui, in Svizzera, sono state 

violate le basi della comunità umana.

I media ne darebbero notizia.

Il Consiglio federale dovrebbe stanziare 

fondi per la ricerca (per colmare le lacu-

ne evidenziate nella perizia), affrontare 

la desolante questione delle aree per 

gli jenisch itineranti (ambito in cui urge 

intervenire da tempo). Dovrebbe rivedere 

la sua posizione (da anni contestata dagli 

jenisch) sui propri siti web, nei rapporti 

C’è il diritto di conoscere 
la verità.



56 TANGRAM 49_Dossier

con noi diretti interessati, nella politica 

estera, nel Consiglio d’Europa.

Se invece lascia il crimine contro l’uma-

nità nel cassetto delle «misure coerci-

tive a scopo assistenziale», la storia del 

Paese rimane un costrutto di menzogne. 

Nessuna rivisitazione e, ovviamente, 

oneri e costi praticamente inesistenti.

Dal 2017, il riesame critico delle «misure 

coercitive a scopo assistenziale» è disci-

plinato in una legge e le vittime possono 

chiedere un «contributo di solidarietà». 

Finora sono state accolte 11 000 doman-

de e, secondo un documento sottoposto 

a consultazione degli uffici prima della 

pubblicazione della perizia, soltanto il 

3-4  per cento rientra in un «contesto 

jenisch». Nessun nuovo disciplinamento 

e nessun costo aggiuntivo, dunque, se il 

Governo federale continua a ignorare la 

specificità di questa storia.

Tuttavia, c’è il diritto di conoscere la 

verità. Come annunciato con orgoglio 

sul proprio sito web, le autorità politiche 

della Svizzera s’impegnano in questo 

senso dal 2003 in seno al Consiglio dei 

diritti umani. Nel 2016 hanno presentato 

con successo una risoluzione incentrata 

sull’analisi del passato. Il Dipartimento 

federale degli affari esteri, allora sotto 

la guida del consigliere federale Didier 

Burkhalter, dichiarò: «[Prevediamo] una 

serie di misure combinate negli ambiti del 

diritto di conoscere la verità, del diritto 

alla giustizia, del diritto alla riparazione e 

delle garanzie di non ripetizione».

Ma per la Svizzera l’«onore della Nazio-

ne», in qualsiasi forma si manifesti, anche 

con la veste macchiata, vale proba-

bilmente ancora oggi più del diritto di 

conoscere la verità e della dignità dell’in-

dividuo. La tradizione della veste imma-

colata ha radici lontane. A differenza 

della dignità della persona, iscritta nella 

Costituzione federale della Confedera-

zione Svizzera soltanto nel 1999, l’onore 

della Nazione occupa una posizione di 

primo piano fin dal 1848, anno di fonda-

zione dello Stato federale. Come recita 

il preambolo, la Confederazione aveva 

adottato la Costituzione allo scopo «di 

mantenere ed accrescere l’unità, la forza 

e l’onore della Nazione Svizzera».

L’onore difende la sua posizione di fronte 

a tutti gli adeguamenti della Costituzio-

ne federale e anche alla revisione totale 

del 1874. Soltanto nel 1999 dovrà farsi da 

parte e verrà escluso dalla revisione tota-

le allo scadere del millennio. Nella Costi-

tuzione del 1999 viene inserita la dignità –  

non al posto dell’onore, ma in quanto 

principio a sé stante e, come detto, riferi-

to alla persona, non alla Nazione.

Intitolato «Dignità umana», l’artico-

lo  7 della Costituzione federale recita, 

semplicemente, «La dignità della perso-

na va rispettata e protetta».

Isabella Huser è scrittrice e membro della 

Commissione federale contro il razzismo. La 

sua più recente pubblicazione è intitolata 

«Zigeuner», un romanzo familiare frutto delle 

ricerche sulla famiglia paterna e sulla persecu-

zione perpetrata in Svizzera contro gli jenisch 

nel XIX e XX secolo (editore Bilgerverlag, 

Zurigo, 2a edizione 2024). 

isabella.huser[at]protonmail.com



57TANGRAM 49_Dossier

Die Demokratie als zentrale gesellschaft-

liche Ordnungsform westlicher Gesell-

schaften kennt viele Definitionen, Ver-

ständnisse und nationale Ausprägungen. 

Die halbdirekte Demokratie der Schweiz, 

die parlamentarische Demokratie der 

Bundesrepublik Deutschland, die prä-

sidentiell-parlamentarische Republik 

Frankreichs, um nur einige wenige zu 

nennen, kennen unterschiedliche Ver-

teilungen von Macht, Prozessgestal-

tungen und Institutionenlandschaften –  

stabile Demokratien sind sie allesamt. 

Auch wenn die konkrete Ausgestaltung 

unterschiedlich ist – alle umfassen die 

Kernelemente, die ein demokratisches 

System auszeichnen: Erstens freie und 

faire Wahlen inklusive Vereinigungs- 

und Informationsfreiheit. Zweites wich-

tiges Merkmal sind Rechtsstaatlichkeit, 

Gewaltenteilung sowie die Garantie bür-

gerlicher Freiheiten. Drittes Element ist 

die Partizipation der Bürgerinnen und 

Bürger – über Wahlen hinaus – durch 

zivilgesellschaftliche und lokale Orga-

nisationen sowie durch Gestaltungs-

möglichkeiten der direkten Demokratie, 

wie z. B. Volksinitiativen und Bürgerin-

nen- und Bürgerentscheide. Schliess-

lich zeichnet sich eine Demokratie auch 

dadurch aus, wie stark sie das Gemein-

wohl fördert und wie weit sie politische 

und soziale Gleichheit erreicht – also 

durch den Zugang zu Macht, Ressour-

cen und Freiheiten. Im V-Dem-Index 

2024, einem der am längsten und breit 

abgestützten empirischen Demokratie-

forschungsprojekte, wird die Qualität der 

Schweizer Demokratie sehr gut bewertet 

(Nord et al., 2025, S. 14). 

Besorgniserregend ist jedoch die Ent-

wicklung, dass demokratische Systeme 

weltweit tendenziell abnehmen, autokra-

tische Systeme hingegen zunehmen. Der 

V-Dem Democracy Report spricht bereits 

von einer dritten Welle der Autokrati-

sierung: 2024 lebten nur noch knapp 

12  Prozent der Bevölkerung in Demo-

kratien, rund 72 Prozent der Bevölkerung 

lebten hingegen weltweit in Autokratien. 

Zum ersten Mal weist der Bericht eine 

grössere Anzahl an autokratischen Sys-

temen (91) im Vergleich zu Demokratien 

(88) auf (ebda., S. 12). 

Demokratie ist nicht neutral

Dieser Zusammenhang ist deshalb wich-

tig, weil demokratische Systeme auf 

Werten beruhen, die auf die Umsetzung 

sozialer und politischer Gleichheit abzie-

len und somit dem Ausschluss von Men-

schen aus der politischen und sozialen 

Gemeinschaft entgegenwirken. Men-

schenwürde und politische Gleichheit 

gehören zu den zentralen «Versprechen 

der Demokratie» (Hubertus Buchstein): 

Die gegenseitige Anerkennung aller 

Menschen als Gleiche und Freie, die auf 

Chancengleichheit und einer aktiven 

Umsetzung der Menschenwürde und der 

darauf bauenden Grundrechte abzielt. 

Damit verbunden ist, den Zugang zu 

Anerkennung und politischer Gleichheit 

für alle Menschen aktiv sicherzustellen, 

unabhängig ihrer je individuellen Eigen-

schaften. Dies ist eine der zentralen zivi-

lisatorischen Errungenschaften, der eine 

lange gesellschaftliche Entwicklung vor-

ausgeht. 

Weitere zentrale Werte der Demokratie 

sind Freiheit und Gerechtigkeit. Diese 

Werte wurzeln in jahrhundertelangen 

Konflikten, Auseinandersetzungen und 

Debatten. Ihre Realisierung erfolgt in 

Brüchen, ist nicht einheitlich, kennt auch 

Rückschritte. Gleichzeitig existiert in 

Demokratien als pluralistischen Gesell-

schaften keine einheitliche «Defini-

Welchen Wert haben unsere  
«Werte»? Bekämpfung von 
Rassismus als demokratischer 
Auftrag
Rassismus ist eine schmerzvolle, tiefgreifende und die Menschenwürde verletzende 

soziale Erfindung von Menschen gegenüber «Anderen». Er widerspricht dem Ver-

sprechen der Demokratie, Menschenwürde, Grundwerte und politische Gleichheit zu 

garantieren. Die Bekämpfung von Rassismus ist somit ein demokratischer Auftrag.

Jeannette Behringer



58 TANGRAM 49_Dossier

tion» von Werten. Vielmehr handelt es 

sich um ein geteiltes Grundverständnis, 

das immer wieder diskutiert und auch 

interpretiert werden muss. Werte sind 

dennoch Orientierungslinien, die uns 

als Leitvorstellungen dienen, sowohl für 

Individuen wie für gesellschaftliche Insti-

tutionen und Prozesse (Göke 2015).

Als Dreh- und Angelpunkt, als Basis und 

Zielwert von Wertediskussionen gilt in 

Demokratien die Menschenwürde, die 

in der Garantie der Menschrechte ihre 

juristische Entsprechung findet. Nach 

der Katastrophe zweier Weltkriege im 

20. Jahrhundert wurde der Wert der 

Menschenwürde durch die Vereinten 

Nationen in der «Allgemeinen Erklärung 

der Menschenrechte» am 10. Dezember 

1948 auch international zur Richtschnur 

erklärt. Deshalb gilt er auch als Meta-

Wert (Reheis, 1999, S. 72). 

In der Schweizerischen Bundesverfas-

sung ist die Menschenwürde als Grund-

lage des Staatswesens zu Beginn des 

zweiten Kapitels zu Grundrechten, Bür-

gerrechten und Sozialzielen in Artikel  7 

abgebildet: «Die Würde des Menschen 

ist zu achten und zu schützen.» Aus 

den Werten leiten sich also unmittel-

bare Normen ab, aus Werten abgeleitete 

Handlungsanweisungen. Somit stellen 

Werte nicht nur unverbindliche politische 

Ideen dar, sondern sind «Grundlagen für 

das Leben des Einzelnen, für das gesell-

schaftliche Zusammenleben sowie für 

Legitimität und Qualität der staatlichen 

Ordnung» (Detjen, 2009, S. 9). 

In dieser Hinsicht ist die Demokratie 

nicht neutral: Sie ist Hüterin von Werten, 

verantwortlich für die lebendige Aus-

einandersetzung um Interpretation und 

Entwicklung von Werten und entspre-

chender Normen. Werte und Normen sind 

in demokratische Institutionen und Pro-

zesse eingewoben, sie sind die Grundlage 

staatlichen Handelns in Demokratien. So 

haben staatliche Institutionen, Parla-

mente, Regierungen und die Exekutive 

die aktive Aufgabe, faire, freie, gleiche 

und geheime Wahlen sicherzustellen – 

nur ein Beispiel für die Integration von 

Werten in demokratischen Prozessen. 

Pragmatische Beharrlichkeit

Aus der Bedeutung des Meta-Werts der 

Menschenwürde für alle Menschen und 

dem daraus resultierenden Ziel der poli-

tischen Gleichheit ergibt sich ein aktiver 

Auftrag, die Einhaltung der Werte in aller 

Konsequenz anzustreben und durchzu-

setzen. Auf rechtlicher Ebene wird dies 

häufig durch die unmittelbare Norm des 

Diskriminierungsverbots geregelt, auch 

in der Schweizerischen Bundesverfas-

sung. Im Bewusstsein, dass die Gleichheit 

der Menschen in der gesellschaftlichen 

Praxis verletzt wird, werden besondere 

Merkmale hervorgehoben, die einen 

häufigen Diskriminierungsgrund dar-

stellen, zum Beispiel das Geschlecht, die 

sexuelle Orientierung, das Alter, die reli-

giöse Zugehörigkeit oder «die Rasse». 

Artikel  8 der Schweizerischen Bundes-

verfassung regelt die Gleichheit aller 

Menschen vor dem Gesetz und enthält 

in Absatz 2 das Diskriminierungsverbot: 

«Niemand darf diskriminiert werden, 

namentlich nicht wegen der Herkunft, 

der Rasse, des Geschlechts, des Alters, 

der Sprache, der sozialen Stellung, der 

Lebensform, der religiösen, weltanschau-

lichen oder politischen Überzeugung 

oder wegen einer körperlichen, geistigen 

oder psychischen Behinderung.»

Rassismus stellt eine fundamentale Ver-

letzung der Menschenwürde dar, die 

der demokratische Staat aufgrund sei-

ner Wertegrundlagen aktiv bekämpfen 

muss, indem er gegen Diskriminierung 

vorgeht. Dabei ist es wichtig, der oft-

mals geäusserten Relativierung ent-

gegenzutreten, wonach es ohnehin eine 

Lücke zwischen Anspruch und Wirklich-

keit in der Umsetzung von Werten wie 

der Menschenwürde gäbe. Dabei gilt 

es, auch die Grenzen demokratischer 

Ordnungsvorstellungen aufzuzeigen – 

stets mit dem Ziel, Rassismus in einem 

demokratischen Gemeinwesen aktiv zu 

bekämpfen: Demokratie lebt nicht nur 

von staatlichem Handeln, sondern auch 

von Moral und Zivilität. Diese entstehen 

im Privatbereich und müssen in der Zivil-

gesellschaft, durch staatliches Handeln 

und in der Wirtschaft gelebt und gepflegt 

werden.

Die Lücke zwischen Anspruch und Wirk-

lichkeit entbindet staatliche, gesell-

schaftliche und private Akteure nicht 

davon, die Mängel zu beseitigen. Werte 

dienen allen Einwohnerinnen und Ein-

wohner als Leitideen und sollen durch 

Normen umgesetzt werden.

Gleichzeitig kann und soll der Staat, auch 

aus einer Begrenzung im Eigeninteresse 

der Bürgerinnen und Bürger, nicht in 

alle Sphären des Lebens «hineinregie-

ren». Gerade deshalb bleiben Bemühun-

gen auch stets hinter den normativen 

Anforderungen zurück. Gerade deshalb 

wird auch vor zu hohen Erwartungen an 

die Leistungsfähigkeit von Demokra-

tien gewarnt (Brodocz/Llanque/Schaal 

2008). 

Dies ist nicht als Aufforderung zur Untä-

tigkeit zu verstehen, sondern als ein Plä-

doyer für pragmatische Beharrlichkeit 

und die Verantwortung aller. Rassismus 

ist eine Form der Diskriminierung, die 

Menschen aufgrund ihrer Herkunft, ihres 

Namens oder ihrer Sprache zu «Ande-

ren» macht, sie diskriminiert, ausgrenzt 

und abwertet. Die Fachstelle für Rassis-

mus stellt in ihrem Monitoring für das Jahr 

2024 fest, dass 17 Prozent der Wohnbe-

völkerung in der Schweiz in den letzten 

fünf Jahren rassistische Diskriminierung 

erfahren haben. Und nur langsam wach-

sen Bewusstsein und Bereitschaft, darü-

ber zu reflektieren, dass Rassismus nicht 

nur eine «individuelle», sondern auch 

Als Dreh- und 
Angelpunkt, als Basis 
und Zielwert von 
Wertediskussionen 
gilt in Demokratien die 
Menschenwürde.



eine strukturelle Angelegenheit ist, mit 

der sich gerade demokratische Gesell-

schaften auseinandersetzen müssen, 

wenn sie ihre eigene Wertebasis ernst 

nehmen. 

Die gesellschaftliche und politische 

Agenda dazu ist lang: Ressourcen, Per-

sonal und Geld für Antirassismusarbeit, 

Menschenrechtsbildung, Nachdenken 

über Strassennamen sogenannt «ver-

dienter», aber rassistischer Persönlich-

keiten, Analyse von Musiktexten und 

Darstellung in Filmen.

Im Zeichen zunehmender autoritä-

rer Systeme, auch in Europa, stellt das 

Thema Rassismus nicht nur eine «quan-

titative Agenda» dar, deren verschiedene 

Subthemen abgehandelt werden wollen. 

Es geht im Kern darum zu verstehen, 

dass ein qualitatives Herzstück demo-

kratischer Systeme angegriffen wird: 

Das Versprechen von Menschenwürde, 

Menschenrechten sowie politischer 

Gleichheit. Rassismus trifft nicht nur die 

«Anderen», sondern die Würde von uns 

allen. 

Die promovierte Politikwissenschafterin, 

Soziologin und Ethikerin Jeannette Behrin-

ger ist Gründerin und Leiterin des Forums 

Demokratie und Ethik. Ihre Arbeits- und 

Forschungsschwerpunkte sind Demokratie, 

Zivilgesellschaft und Partizipation; Ethik der 

Teilhabe; Menschenrechte und Nachhaltige 

Entwicklung.  

 

behringer@demokratie-ethik.org

BIBLIOGRAFIE

Brodocz, André/Llanque, Marcus/Schaal, Gary 

S. (Hg.), Bedrohungen der Demokratie. VS 

Verlag für Sozialwissenschaften, Wiesbaden 

2008. 

Buchstein, Hubertus (Hg.), Die Versprechen 

der Demokratie. Nomos-Verlag, Baden-Baden 

2013.

Bundesverfassung der Schweizerischen 

Eidgenossenschaft vom 18. April 1999 (Stand 

am 3. März 2024). 

Detjen, Joachim: Verfassungswerte. Welche 

Werte bestimmen das Grundgesetz? Bundes-

zentrale für politische Bildung, Bonn 2009.

Detjen, Joachim: Werte. In: Georg Weißeno u. a. 

(Hg.), Wörterbuch Politische Bildung, Schwal-

bach/Taunus 2007b, 414–423.

El-Tayeb, Fatima: «Nach der Krise ist vor 

der Krise: Rassismus und Teilhabe in einer 

postpandemischen Welt». In: Bürger & Staat, 

Migration und Teilhabe, Schwabenverlag AG, 

Ostfildern 2020. 114–119.

Fachstelle für Rassismusbekämpfung FRB: 

Rassismus in der Schweiz: Zahlen, Fakten, 

Handlungsbedarf. Bern 2025.

Göke, Markus: Werte und Menschenrechte. 

17.3.2015. In: https://www.lpb-bw.de/demo-

kratische-werte.

Nord, Marina/David Altman/Fabio Angiolillo/

Tiago Fernandes/Ana Good God, Staffan I. 

Lindberg, Democracy Report 2025: 25 Years of 

Autocratization – Democracy Trumped? V-Dem 

Institute, University of Gothenburg 2025.

Reheis, Fritz, «Werteerziehung – Nein Danke! 

Plädoyer für einen aufklärerischen Umgang 

mit Werten». In: Aufklärung und Kritik, (1999) 1, 

66–77.

Rassismus trifft nicht 
nur die «Anderen», 
sondern die Würde von 
uns allen. 

->
Mais que fait-on alors en hiver ?

Que fait-on sans vêtements de saison ?

Come la mettiamo con l’inverno?

Come la mettiamo con chi 

un abbigliamento tecnico non ce l’ha?

https://www.lpb-bw.de/demokratische-werte
https://www.lpb-bw.de/demokratische-werte


Was ist mit dem Winter? 
Was mit denen 
die keine Funktionskleider haben 



61TANGRAM 49_Dossier

Il existe plusieurs définitions et manières 

d’appréhender la démocratie en tant que 

forme d’organisation sociale propre aux 

sociétés occidentales. Chaque nation lui 

donne également un contour particu-

lier. La démocratie semi-directe suisse, 

le système parlementaire de la Répu-

blique fédérale d’Allemagne, ou encore 

la formule hybride de la République 

française, qui combine des éléments 

du régime présidentiel et du régime 

parlementaire, n’en sont que quelques 

exemples. Si chaque pays dispose de sa 

propre répartition des pouvoirs, de ses 

processus et de ses institutions, tous 

partagent néanmoins les attributs d’une 

démocratie stable. Tout d’abord, ils orga-

nisent des élections libres et équitables, 

rendues possibles par la liberté d’asso-

ciation et d’information. Ils ont aussi pour 

caractéristiques communes la préémi-

nence du droit en tant qu’États de droit, 

la séparation des pouvoirs et la garan-

tie des libertés publiques. Sans oublier 

la participation active des citoyens, qui 

dépasse le seul cadre électoral : celle-

ci s’exerce dans les organisations de la 

société civile, les structures locales, ainsi 

que par le recours à des instruments 

de démocratie directe tels que l’initia-

tive populaire ou le référendum. Enfin, 

une démocratie se distingue aussi par 

sa capacité à promouvoir l’intérêt géné-

ral et à tendre vers l’égalité politique et 

sociale, en assurant un accès au pouvoir, 

aux ressources et aux libertés. Dans 

son rapport 2024, l’institut V-Dem – qui 

mène l’un des projets de recherche les 

plus étendus sur la qualité des démocra-

ties dans le monde depuis 1789 – classe 

la Suisse parmi les pays les mieux notés 

(Nord et al., 2025, p. 14).

Il est toutefois inquiétant de constater 

que la démocratie perd du terrain au profit 

des systèmes autocratiques. Le rapport 

de V-Dem parle déjà d’une troisième 

vague d’« autocratisation » : en 2024, la 

part de la population mondiale vivant en 

démocratie était tombée à 12 %, tandis 

qu’environ 72 % vivaient sous un régime 

autocratique. Pour la première fois, V-Dem 

recense davantage d’autocraties (91) que 

de démocraties (88) (ibid., p. 12).

La démocratie est-elle neutre ?

Cette toile de fond étant posée, on sai-

sit certainement mieux l’importance du 

fait que les systèmes démocratiques 

reposent sur des valeurs visant à pro-

mouvoir l’égalité et à lutter contre l’ex-

clusion. La dignité humaine et l’égalité 

de droit font partie des grandes « pro-

messes de la démocratie » (Hubertus 

Buchstein) : en se reconnaissant mutuel-

lement libres et égaux, les êtres humains 

se donnent les moyens de réaliser l’éga-

lité des chances et d’exercer leurs droits 

fondamentaux. Dans une démocratie, 

tout individu doit pouvoir accéder à la 

reconnaissance sociale et à l’égalité de 

droit, indépendamment de ses caracté-

ristiques personnelles. Ce progrès civi-

lisationnel majeur est le fruit d’un long 

processus d’évolution sociale.

La liberté et la justice sont deux autres 

valeurs centrales de la démocratie. 

Elles ont émergé et se sont affirmées à 

travers des siècles de conflits, de débats 

et de confrontations. Leur concrétisation 

s’est faite par à-coups, sans uniformité, 

avec des retours en arrière. Cela étant, 

les sociétés plurielles qui composent 

les démocraties ne partagent pas une 

seule et même définition des valeurs, 

mais plutôt une compréhension de base 

La démocratie à l’épreuve de 
ses promesses : La lutte contre 
le racisme, un impératif démo-
cratique
Le racisme est une invention sociale douloureuse opposant le « Nous » aux  

« Autres » qui affecte profondément la société et porte atteinte à l’intégrité des  

personnes. Il va à l’encontre de la promesse démocratique, qui est de garantir  

la dignité humaine, les valeurs fondamentales et l’égalité de droit. La lutte contre  

le racisme est donc un impératif démocratique.

Jeannette Behringer



62 TANGRAM 49_Dossier

partagée, qui évolue au gré des débats 

et des interprétations qui s’y opposent. 

Cela n’empêche pas ces valeurs d’orien-

ter les comportements individuels, les 

institutions et les dynamiques sociales 

(Göke 2015).

Dans les démocraties, la dignité hu

maine  – qui se traduit juridiquement 

par la garantie des droits humains  – 

constitue l’alpha et l’oméga du débat 

sur les valeurs. Après la catastrophe du 

XXe  siècle, traversé par deux guerres 

mondiales, les Nations unies l’ont érigée 

en principe fondamental dans la Décla-

ration universelle des droits de l’homme 

du 10  décembre 1948. Cette résonance 

internationale a fait d’elle une « méta- 

valeur » (Reheis, 1999, p. 72).

Dans la Constitution fédérale suisse, 

la dignité humaine est citée au début 

du titre  2, consacré aux droits fonda-

mentaux, à la citoyenneté et aux buts 

sociaux : « La dignité humaine doit être 

respectée et protégée » (art. 7 Cst.). C’est 

donc directement aux valeurs que se 

rapportent les normes, et c’est d’elles 

que découlent les principes d’action. 

Loin de se réduire à des idées politiques 

sans effet contraignant, les valeurs sont 

déterminantes pour la vie des individus 

et la cohésion sociale, et pour juger de 

la légitimité et de la qualité de l’ordre 

étatique (Detjen, 2009, p. 9).

Sous cet angle, la démocratie n’est pas 

neutre : elle incarne des valeurs qu’elle a 

pour mission de préserver en veillant à la 

vivacité du débat sur celles-ci et à l’évo-

lution de l’interprétation qui en est faite 

à travers les normes. Les valeurs et les 

normes sont intrinsèquement liées aux 

institutions et aux processus démocra-

tiques. Elles constituent l’ossature des 

politiques publiques. Par exemple, les 

institutions étatiques – parlements et 

gouvernements – ont le devoir d’orga-

niser des élections libres, équitables et à 

bulletin secret, dans le strict respect du 

principe d’égalité. 

Entre idéal et réalité : persévérer 

avec pragmatisme

Principe suprême, le respect de la dignité 

humaine – et, par voie de conséquence, 

de l’égalité politique – engage la démo-

cratie à défendre ses valeurs et à les faire 

respecter avec la plus grande rigueur. 

Sur le plan juridique, cela se traduit 

dans de nombreux pays par l’interdic-

tion expresse de toute forme de discri-

mination, comme c’est le cas en Suisse 

dans la Constitution fédérale. Conscient 

que l’égalité est régulièrement mise à 

mal dans la réalité sociale, le législateur 

recense les motifs de discrimination les 

plus fréquents, comme le sexe, l’orien-

tation sexuelle, l’âge, l’appartenance 

religieuse ou la « race ». L’art. 8 Cst. 

dispose ainsi que « nul ne doit subir de 

discrimination du fait notamment de son 

origine, de sa race, de son sexe, de son 

âge, de sa langue, de sa situation sociale, 

de son mode de vie, de ses convictions 

religieuses, philosophiques ou politiques 

ni du fait d’une déficience corporelle, 

mentale ou psychique ».

Le racisme constitue une violation de 

la dignité humaine que l’État démo-

cratique, en vertu des valeurs qui le 

fondent, doit combattre activement 

en luttant contre la discrimination. Il 

convient en particulier de rejeter les 

discours relativistes qui soutiennent 

qu’un écart entre les principes et leur 

application est inévitable. Il s’agit aussi 

de pointer les limites des représenta-

tions qui font des pouvoirs publics les 

seuls garants de l’ordre démocratique : 

issues des relations de voisinage, la 

morale et la civilité doivent également 

jouer leur rôle dans la société civile. 

C’est pourquoi elles doivent être culti-

vées dans le domaine économique, avec 

le soutien des pouvoirs publics.

L’écart entre l’idéal démocratique et la 

réalité ne dispense aucun acteur de la 

société  – étatique, civil ou privé  – de 

chercher à en réduire l’ampleur. Les 

valeurs offrent à tous un cadre de réfé-

rence et sont transposables dans des 

normes concrètes.

Néanmoins, l’État ne peut ni ne doit 

« régenter » toutes les sphères de la vie, 

dans l’intérêt même des citoyens. C’est 

pourquoi son action se situe toujours 

en deçà des exigences normatives de la 

société. Certaines voix mettent en garde 

contre les attentes excessives à l’égard 

des démocraties et de ce qu’elles sont en 

mesure d’accomplir (Brodocz/Llanque/

Schaal 2008).

Une telle mise en garde n’a rien d’un appel 

à l’inaction. Il faut plutôt la comprendre 

comme un plaidoyer en faveur de la 

responsabilité individuelle et d’une 

persévérance toute pragmatique. Le 

racisme est une forme de discrimination 

qui repose sur l’altérisation d’un individu 

en raison de son origine, de son nom ou 

de sa langue, et qui se manifeste par son 

exclusion, sa dévalorisation ou des préju-

dices à son encontre. En 2024, 17 % de la 

population suisse déclarait avoir subi une 

discrimination au cours des cinq années 

précédentes. C’est ce qui ressort du 

dernier monitorage réalisé par le Service 

de lutte contre le racisme. Par ailleurs, il 

faut du temps pour prendre conscience 

que le racisme ne se limite pas à des actes 

isolés, mais qu’il est aussi un phénomène 

structurel que les sociétés démocra-

tiques doivent avoir le courage d’affron-

ter si elles veulent prendre au sérieux les 

valeurs qu’elles revendiquent.

L’agenda politique de la société dans ce 

domaine ne désemplit pas : mobilisation 

de ressources humaines et financières 

pour la lutte contre le racisme, éducation 

Dans les démocraties, la 
dignité humaine – qui 
se traduit juridiquement 
par la garantie des droits 
humains – constitue 
l’alpha et l’oméga du 
débat sur les valeurs. 

Le racisme ne meurtrit 
pas seulement l’autre, 
mais la dignité de 
chacune et chacun.



63TANGRAM 49_Dossier

aux droits humains, remise en question 

des noms de rue empruntés à des figures 

prétendument honorables, mais racistes, 

ou encore analyse critique des paroles 

de chansons et des représentations 

véhiculées dans les films…

Face à la montée des régimes autori-

taires, y compris en Europe, la question 

du racisme ne se résume pas à une liste 

de sous-thématiques en attente de trai-

tement. Au-delà de cette perception 

« quantitative », il faut entendre qu’une 

pièce maîtresse des systèmes démo-

cratiques – ce qu’ils promettent de 

faire respecter – est en péril : la dignité 

humaine, l’égalité de droit et le respect 

des droits fondamentaux. Le racisme ne 

meurtrit pas seulement l’autre, mais la 

dignité de chacune et chacun.

Jeannette Behringer, docteure en sciences 

politiques, sociologue et éthicienne, est la 

fondatrice et la directrice du Forum Demokra-

tie und Ethik. Ses travaux portent sur la 

démocratie, la société civile et la participation, 

l’éthique de la participation, les droits humains 

et le développement durable.  

 

behringer@demokratie-ethik.org

BIBLIOGRAPHIE

Brodocz, André/Llanque, Marcus/Schaal, Gary 

S. (éd.) : Bedrohungen der Demokratie. VS 

Verlag für Sozialwissenschaften, Wiesbaden, 

2008.

Buchstein, Hubertus (éd.) : Die Versprechen 

der Demokratie. Nomos-Verlag, Baden-Baden, 

2013.

Constitution fédérale de la Confédération 

suisse du 18 avril 1999 (état le 3 mars 2024). 

Detjen, Joachim : Verfassungswerte. Welche 

Werte bestimmen das Grundgesetz? Bundes-

zentrale für politische Bildung, Bonn, 2009.

Detjen, Joachim: « Werte ». In : Georg Weißeno 

et al. (éd.), Wörterbuch Politische Bildung, 

Schwalbach/Taunus, 2007b, p. 414–423.

El-Tayeb, Fatima : « Nach der Krise ist vor 

der Krise: Rassismus und Teilhabe in einer 

postpandemischen Welt ». In : Bürger & Staat, 

Migration und Teilhabe, Schwabenverlag AG, 

Ostfildern, 2020, p. 114–119.

Göke, Markus : « Werte und Menschen

rechte ». 17.3.2015. In : https://www.lpb-bw.

de/demokratische-werte

Nord, Marina/David Altman/Fabio Angiolillo/

Tiago Fernandes/Ana Good God, Staffan I. 

Lindberg, Democracy Report 2025: 25 Years of 

Autocratization – Democracy Trumped? V-Dem 

Institute, University of Gothenburg, 2025.

Reheis, Fritz : «Werteerziehung – Nein Danke! 

Plädoyer für einen aufklärerischen Umgang 

mit Werten». In: Aufklärung und Kritik, (1999) 1, 

p. 66–77.

Service de lutte contre le racisme (SLR) : Le 

racisme en Suisse : chiffres, faits, mesures à 

prendre. Berne, 2025.

https://www.lpb-bw.de/demokratische-werte
https://www.lpb-bw.de/demokratische-werte


64 TANGRAM 49_Dossier

La democrazia, intesa come forma 

centrale di organizzazione delle società 

occidentali, conosce molte definizioni, 

interpretazioni e varianti nazionali. La 

democrazia semidiretta della Svizzera, la 

democrazia parlamentare della Repub-

blica federale tedesca o il semipresi-

denzialismo della Francia – per citarne 

soltanto alcuni – presentano distribu-

zioni del potere, processi politici e confi-

gurazioni istituzionali che differiscono 

tra loro. Eppure, tutte sono democrazie 

stabili. Nonostante differenze nelle strut-

ture organizzative, condividono i prin-

cipi fondamentali che caratterizzano 

un sistema democratico: in primo luogo, 

elezioni libere ed eque, accompagnate 

dalla libertà di associazione e di informa-

zione. In secondo luogo, lo Stato di dirit-

to, la separazione dei poteri e la garan-

zia delle libertà civili. Il terzo elemento è 

la partecipazione attiva delle cittadine 

e dei cittadini – non soltanto attraverso 

le elezioni, ma anche tramite organiz-

zazioni della società civile, realtà locali e 

strumenti di democrazia diretta, come le 

iniziative popolari e i referendum. Non da 

ultimo, quello che distingue le democrazie 

è anche la capacità di promuovere il bene 

comune, realizzare l’uguaglianza politica 

e sociale e garantire l’accesso al potere, 

alle risorse e alle libertà. Nel 2024, l’istitu-

to V-Dem, che conduce uno dei progetti 

di ricerca empirica sulla democrazia più 

completi e consolidati a livello internazio-

nale, ha attribuito una valutazione molto 

buona alla qualità della democrazia sviz-

zera (Nord et al., 2025, pag. 14).

Desta tuttavia preoccupazione che i 

sistemi democratici nel mondo tendono 

a diminuire, mentre quelli autocratici ad 

aumentare. Nel suo rapporto, l’istituto 

V-Dem parla già di una terza ondata di 

«autocratizzazione»: nel 2024 soltan-

to il 12 per cento circa della popolazione 

mondiale viveva in democrazie, mentre il 

72 per cento circa viveva in regimi auto-

cratici. Per la prima volta, il rapporto regi-

stra un numero maggiore di sistemi auto-

cratici (91) rispetto a quelli democratici 

(88; ibid., pag. 12).

La democrazia non è neutrale

È importante sottolineare questo nesso, 

perché i sistemi democratici si basano 

su valori che hanno come obiettivo di 

realizzare l’uguaglianza sociale e politica 

e contrastare l’esclusione delle persone 

dalla comunità politica e sociale. La digni-

tà della persona e l’uguaglianza politica 

fanno parte delle «promesse centra-

li della democrazia», come le definisce 

Hubertus Buchstein: si tratta del recipro-

co riconoscimento di tutti gli esseri umani 

come uguali e liberi, finalizzato a garanti-

re pari opportunità e un’attuazione della 

dignità umana e dei diritti fondamentali 

che ne conseguono.

Questo implica assicurare attivamente 

a tutte le persone, indipendentemente 

dalle loro caratteristiche individuali, l’ac-

cesso al riconoscimento e all’uguaglian-

za politica. Si tratta di una delle principali 

conquiste di civilizzazione, risultato di un 

lungo processo di evoluzione sociale.

Altri valori fondamentali della democra-

zia sono la libertà e la giustizia, scaturite 

da secoli di conflitti, scontri e dibatti-

ti. La loro realizzazione è discontinua e 

non uniforme e può anche subire battu-

te d’arresto. In quanto società plurali-

stiche, le democrazie non conoscono 

una «definizione» univoca dei valori. Si 

tratta piuttosto di una comprensione di 

base comune, condivisa, che va costan-

temente discussa e anche reinterpreta-

ta. Tuttavia, i valori restano linee guida 

che fungono da orientamento per gli 

individui, le istituzioni e i processi sociali 

(Göke, 2015).

Che valore hanno i nostri «va-
lori»? La lotta contro il razzismo 
come dovere democratico
Il razzismo è un’«invenzione sociale» degli esseri umani che esclude gli «altri»,  

semina dolore, colpisce nel profondo e viola la dignità della persona. È inoltre in  

contrasto con la promessa della democrazia di garantire dignità umana, valori  

fondamentali e uguaglianza politica. Lottare contro il razzismo diventa quindi un 

dovere democratico.

Jeannette Behringer



65TANGRAM 49_Dossier

Nelle democrazie la dignità della perso-

na, che trova il suo corrispettivo giuridico 

nella garanzia dei diritti umani, costitu-

isce il fulcro, la base e il fine ultimo del 

dibattito sui valori. Dopo la catastrofe 

dei due conflitti mondiali del XX secolo, 

il valore della dignità umana è assurto a 

principio guida anche a livello internazio-

nale grazie alla Dichiarazione universale 

dei diritti umani proclamata dalle Nazio-

ni Unite il 10 dicembre 1948. Per questo 

motivo, viene considerata un «meta-va-

lore» (Reheis, 1999, pag. 72).

Nella Costituzione federale svizzera, la 

dignità umana è posta all’inizio del secon-

do titolo, dedicato ai diritti fondamentali, 

ai diritti civici e agli obiettivi sociali. L’arti-

colo 7 recita: «La dignità della persona va 

rispettata e protetta». Dai valori derivano 

quindi direttamente una serie di norme 

e indicazioni operative concrete. In tal 

modo i valori non rappresentano soltanto 

idee politiche non vincolanti, bensì costi-

tuiscono le basi per la vita del singolo 

individuo, per la convivenza sociale e per 

la legittimità e qualità dell’ordinamento 

statale (Detjen, 2009, pag. 9).

Sotto questo aspetto, la democrazia non 

è neutrale, ma diventa custode dei valo-

ri, con la responsabilità di tenere vivo il 

dibattito e il confronto su di essi, sulla 

loro interpretazione ed evoluzione e 

sulle norme che ne conseguono. Valori 

e norme sono intrecciati alle istituzioni 

e ai processi democratici; costituisco-

no il fondamento dell’agire dello Stato 

nelle democrazie. Le istituzioni statali, i 

parlamenti, i governi e gli esecutivi hanno 

pertanto il compito attivo di garantire 

elezioni libere, eque, in cui sia rispettato 

il segreto elettorale – questo è soltanto 

uno degli esempi di valori integrati nei 

processi democratici.

Perseverare con pragmatismo

L’importanza del meta-valore della 

dignità umana per tutte le persone e 

l’obiettivo dell’uguaglianza politica che 

ne deriva si traducono in un compito atti-

vo: perseguire e attuare con il massimo 

rigore il rispetto dei valori. Sul piano giuri-

dico, questo compito è sovente sanci-

to in norme che vietano esplicitamente 

la discriminazione, come è il caso nella 

Costituzione federale svizzera. Consa-

pevole che nella realtà sociale il principio 

di uguaglianza viene violato, il legisla-

tore ha posto in evidenza determinate 

caratteristiche che rappresentano spes-

so un motivo di discriminazione, come il 

genere, l’orientamento sessuale, l’età, 

l’appartenenza religiosa o la «razza». 

L’articolo 8 della Costituzione federa-

le sancisce pertanto l’uguaglianza di 

tutte le persone davanti alla legge e, nel 

secondo capoverso, il divieto di discrimi-

nazione: «Nessuno può essere discri-

minato, in particolare a causa dell’origi-

ne, della razza, del sesso, dell’età, della 

lingua, della posizione sociale, del modo 

di vita, delle convinzioni religiose, filosofi-

che o politiche, e di menomazioni fisiche, 

mentali o psichiche».

Il razzismo rappresenta una violazione 

fondamentale della dignità umana che 

lo Stato democratico, in virtù dei suoi 

valori, è tenuto a contrastare attiva-

mente lottando contro la discriminazio-

ne. È quindi essenziale opporsi alle voci 

che ripetutamente relativizzano questo 

compito, affermando che nell’attuazio-

ne di valori come la dignità umana vi è 

comunque una discrepanza tra aspira-

zioni e realtà. Proprio per questo è impor-

tante evidenziare anche i limiti delle 

concezioni di ordinamento democratico 

– sempre con l’obiettivo di combatte-

re il razzismo in modo attivo all’interno 

della comunità democratica. La demo-

crazia, d’altronde, non si fonda soltanto 

sull’agire dello Stato, ma anche su valori 

quali moralità e civiltà. Valori che cresco-

no certamente nella sfera privata, ma 

che devono trovare espressione e cura 

nella società civile, nell’azione pubblica e 

anche nel mondo economico.

La discrepanza tra aspirazioni e real-

tà non solleva gli attori statali, sociali o 

privati dalla responsabilità di colmare le 

lacune. I valori fungono da principi guida 

per tutte le cittadine e tutti i cittadini e 

vanno attuati attraverso le norme.

Allo stesso tempo, lo Stato non può e non 

deve interferire in qualsiasi ambito della 

vita, anche nell’interesse stesso delle 

cittadine e dei cittadini. È per questo 

che gli sforzi intrapresi restano soven-

te al di sotto dei requisiti normativi. Ed è 

per questo che si invita alla cautela per 

quanto riguarda le aspettative ecces-

sivamente elevate nei confronti delle 

democrazie e di quello che sono capaci 

di fare (Brodocz/Llanque/Schaal 2008). 

Questo invito alla cautela non è da inten-

dersi come invito all’inazione, bensì come 

appello alla perseveranza pragmatica e 

alla responsabilità di tutti. Il razzismo è 

una forma di discriminazione che trasfor-

ma gli individui in «altri», sulla base della 

loro provenienza, del loro nome o della 

loro lingua; il razzismo discrimina, esclu-

de, denigra. Come emerge dal monitorag-

gio del Servizio per la lotta al razzismo, 

nel 2024 il 17 per cento della popolazio-

ne residente in Svizzera ha affermato 

di essere stato vittima di discrimina-

zione razziale negli ultimi cinque anni. 

La consapevolezza e la disponibilità a 

riflettere sul fatto che il razzismo non 

sia soltanto una questione «individua-

le», ma anche strutturale, sta crescendo 

soltanto lentamente. Questa riflessione 

è doverosa per le società democrati-

che che intendono prendere sul serio il 

proprio sistema di valori.

L’agenda politica e sociale in materia è 

lunga: servono risorse, personale e fondi 

per il lavoro di lotta contro il razzismo, 

l’educazione ai diritti umani, riflessioni 

su nomi di strade dedicate a personalità 

«meritevoli» ma razziste, analisi di testi 

musicali o rappresentazioni in film.

Il razzismo non colpisce 
soltanto gli «altri», colpi
sce la dignità di tutti noi.

Nelle democrazie, la 
dignità umana costituisce 
il fulcro, la base e il fine 
ultimo del dibattito sui 
valori.



66 TANGRAM 49_Dossier

In un contesto segnato dalla crescente 

diffusione di sistemi autoritari – anche 

in Europa – il tema del razzismo non è 

soltanto un’«agenda quantitativa», sulla 

quale spuntare, uno dopo l’altro, i sotto-

temi trattati. Sostanzialmente, si trat-

ta di comprendere che sotto attacco si 

trova un elemento centrale che qualifica 

i sistemi democratici: la promessa della 

dignità umana, dei diritti umani e dell’u-

guaglianza politica. Il razzismo non colpi-

sce soltanto gli «altri», colpisce la dignità 

di tutti noi.

Jeannette Behringer, dottoressa in politologia, 

sociologia ed etica, è fondatrice e direttrice 

del Forum Democrazia ed etica. I suoi ambiti di 

lavoro e di ricerca comprendono la democrazia, 

la società civile e la partecipazione; l’etica della 

partecipazione; i diritti umani e lo sviluppo 

sostenibile.  

 

behringer@demokratie-ethik.org

BIBLIOGRAFIA

Brodocz, André/Llanque, Marcus/Schaal, Gary 

S. (a cura di): Bedrohungen der Demokratie. VS 

Verlag für Sozialwissenschaften, Wiesbaden, 

2008

Buchstein, Hubertus (a cura di): Die Verspre-

chen der Demokratie. Nomos-Verlag, Baden-

Baden, 2013

Costituzione federale della Confederazione 

Svizzera del 18 aprile 1999 (stato 3 marzo 

2024)

Detjen, Joachim: Verfassungswerte. Welche 

Werte bestimmen das Grundgesetz? Bundes-

zentrale für politische Bildung, Bonn, 2009

Detjen, Joachim: Werte. In: Georg Weißeno et 

al. (a cura di), Wörterbuch Politische Bildung, 

Schwalbach/Taunus, 2007b, pagg. 414–423

El-Tayeb, Fatima: «Nach der Krise ist vor 

der Krise: Rassismus und Teilhabe in einer 

postpandemischen Welt». In: Bürger & Staat, 

Migration und Teilhabe, Schwabenverlag AG, 

Ostfildern, 2020. pagg. 114–119

Göke, Markus: Werte und Menschenrechte.  

17 marzo 2015. In: https://www.lpb-bw.de/

demokratische-werte

Nord, Marina/Altman, David/Angiolillo, Fabio/

Fernandes, Tiago/Good God, Ana/Lindberg, 

Staffan I., Democracy Report 2025: 25 Years of 

Autocratization – Democracy Trumped? V-Dem 

Institute, Università di Göteborg, 2025

Reheis, Fritz: Werteerziehung – Nein Danke! 

Plädoyer für einen aufklärerischen Umgang 

mit Werten. In: Aufklärung und Kritik, (1999) 1, 

pagg. 66–77

Servizio per la lotta al razzismo SLR: Il razzi

smo in Svizzera: cifre, fatti e interventi neces-

sari. Berna, 2025

->
Que fait-on alors en hiver ? 

À quoi bon une raclette, à quoi bon une fondue, 

quand tout ce qu’on espère, 

c’est une chance à saisir ?

Come la mettiamo con l’inverno? 

A che pro raclette e fondue, 

quando l’unica cosa che vorresti è un’opportunità? 

https://www.lpb-bw.de/demokratische-werte
https://www.lpb-bw.de/demokratische-werte


Was ist mit dem Winter?
und was helfen Raclette und Fondue
wenn man darauf wartet 
ne Chance zu kriegen



68 TANGRAM 49_Dossier

En guise d’introduction, qu’entend-on 

par « multilatéralisme » dans une pers-

pective historique et politique ?

Davide Rodogno : Historiquement, le 

multilatéralisme désigne la volonté 

d’États souverains de se réunir autour 

d’une table pour résoudre ensemble 

des problèmes d’intérêts généraux et 

communs. Dans le champ des rela-

tions internationales, il se définit comme 

un mode d’organisation interétatique, 

souvent porté par des institutions inter-

nationales, visant à répondre collective-

ment, équitablement et durablement aux 

défis mondiaux. Il suppose la coopération 

d’au moins trois États en vue d’établir un 

socle de règles communes.

À quand remonte l’origine du multi

latéralisme ?

Contrairement à une idée reçue, le multi-

latéralisme ne naît pas au XXe  siècle. Il 

émerge progressivement en Europe avec 

la consolidation des États souverains 

et les premiers efforts de coopération 

transnationale. Le Congrès de Vienne 

de 1815 après les guerres napoléo-

niennes – qui redessine la carte de l’Eu-

rope – ou encore les nombreux traités et 

conventions du XIXe siècle sur la poste, le 

commerce, le droit humanitaire, la santé 

publique ou le droit maritime témoignent 

d’un multilatéralisme embryonnaire, ré

servé aux puissances occidentales. Un 

tournant s’opère en 1919 avec la création 

de la Société des Nations (SDN) qui est le 

premier cadre institutionnel multilatéral à 

l’échelle mondiale. La SDN se fixe comme 

objectif d’éviter la guerre par la négocia-

tion, en instaurant un système de sécu-

rité collective. Elle pose les fondations 

du multilatéralisme moderne. On voit 

également apparaître des acteurs non 

étatiques et non supranationaux, dans 

les domaines philanthropique et huma-

nitaire – comme la Fondation Rockefeller 

ou le Comité international de la Croix-

Rouge (CICR) – qui s’insèrent dans la 

logique multilatérale. Mais l’acte fonda-

teur du multilatéralisme contemporain – 

tel que nous le connaissons aujourd’hui 

– date de 1945. Le multilatéralisme 

prend alors une nouvelle dimension 

avec la création de l’Organisation des 

Nations unies (ONU) par 51  pays. Celle-

ci remplace la SDN qui avait failli à sa 

mission de paix. L’objectif demeure simi-

laire : éviter un nouveau conflit mondial. 

L’ONU incarne une version institution-

nalisée et universelle du multilatéralisme, 

reposant sur la Charte des Nations unies, 

la souveraineté des États et un ensemble 

d’organisations spécialisées (OMS, FAO, 

FMI, etc.). Le multilatéralisme devient un 

système mondial structuré, codifié et 

universel. 

À quoi sert concrètement le multi

latéralisme ?

À réguler les relations internationales, 

prévenir les conflits, promouvoir les 

échanges économiques et humains, gérer 

Interview de Davide Rodogno – 
historien et spécialiste  
des relations internationales
Samuel Jordan

« Le multilatéralisme est un acteur  
du racisme structurel »

Dans un monde fragmenté, où les guerres, les tensions géopolitiques et migra-

toires, les inégalités et les défis planétaires s’intensifient, le multilatéralisme 

vacille. Cet outil de gouvernance internationale est aujourd’hui contesté et 

affaibli. Jugé trop cher, trop lent, trop inégal, trop occidental, il fait face à des 

mutations profondes : retour des nationalismes, replis identitaires, crise de 

légitimité des institutions et remise en cause des normes universelles, notam-

ment en matière de droits humains. Dans ce contexte mouvant, le multila-

téralisme peut-il encore porter les promesses d’un ordre international plus 

juste, éthique et inclusif ? Et quel rôle peuvent jouer les États dits « neutres » 

comme la Suisse dans cette refondation ? Historien des relations internatio-

nales, spécialiste des questions humanitaires, Davide Rodogno aborde l’ori-

gine, les limites et les enjeux actuels du multilatéralisme. Il interroge ses 

promesses, ses angles morts – notamment en matière de droits humains, de 

justice postcoloniale et de lutte contre le racisme – et esquisse les conditions 

d’un renouveau. 



69TANGRAM 49_Dossier

les biens communs et légitimer l’ordre 

mondial. Le multilatéralisme repose sur 

un constat simple : aucun État ne peut, 

seul, résoudre des défis tels que le climat, 

la santé ou la sécurité collective.

A-t-on connu un âge d’or du multi

latéralisme ?

On parlera plutôt de « moments forts » 

que d’un âge d’or durable. Car l’idéal 

coopératif a souvent été compromis 

par les intérêts nationaux et les dyna-

miques régionales. Parmi les moments 

propices et porteurs d’espoir, on peut 

citer les années  1920, notamment avec 

les accords de Locarno de 1925 qui 

visaient à assurer la sécurité collective 

en Europe et à fixer les frontières de 

l’Allemagne. Ou encore les années 1960, 

où un certain consensus entre grandes 

puissances a émergé. La forme la plus 

aboutie du multilatéralisme aurait pu se 

matérialiser dans les années  1970 avec 

les processus finaux de décolonisation. 

Malheureusement, l’incapacité à intégrer 

équitablement les nouveaux États indé-

pendants a constitué un échec. La fin de 

la guerre froide (1990–1992) a ouvert une 

parenthèse d’optimisme, marquée par un 

regain de foi dans les institutions et les 

droits humains. Mais les conflits soma-

liens et yougoslaves ainsi que le géno-

cide rwandais ont brutalement révélé les 

limites du système. En somme, le multi-

latéralisme n’a jamais été pleinement 

universel, ni à l’abri des rapports de force.

Les droits humains sont-ils au cœur 

du multilatéralisme, ou servent-ils de 

façade ?

On l’a déjà évoqué : le multilatéralisme 

a vu le jour pour créer des conditions 

pacifiques qui permettent une certaine 

prospérité économique. Il s’est construit 

autour d’enjeux techniques – commerce, 

sécurité, propriété intellectuelle. L’éthique 

et les droits humains s’y sont intégrés 

progressivement, surtout après 1945. 

Le multilatéralisme – notamment incar-

né par l’ONU ou le Conseil des droits de 

l’homme – s’est redéployé autour du rejet 

de la barbarie et de l’ambition d’un ordre 

mondial fondé entre autres sur la Décla-

ration universelle des droits de l’homme 

(1948) et le droit international humani-

taire. Ces textes ont donné une légitimi-

té morale à l’ordre multilatéral. Mais en 

réalité, ce dernier oscille constamment 

entre idéal éthique et logique straté-

gique. On peut dire que les droits humains 

sont à la fois le cœur battant et la bonne 

conscience du multilatéralisme. 

Le cadre multilatéral actuel reflète-t-il 

une vision trop occidentale des droits 

humains ? 

Oui, dans une certaine mesure. La Décla-

ration universelle des droits de l’homme 

– bien que remarquable – est née dans 

un contexte dominé par les puissances 

occidentales et coloniales. Son socle 

idéologique est inspiré des Lumières 

européennes et met surtout en avant 

des valeurs libérales et individualistes. 

Parmi les signataires de la Déclaration 

figuraient de nombreux empires colo-

niaux qui appliquaient un système à deux 

vitesses, puisque les droits humains ne 

s’appliquaient pas dans leurs colonies. 

Cela dit, les nouveaux États indépen-

dants ont progressivement adhéré à ce 

cadre, en reconnaissant sa valeur malgré 

sa matrice occidentale. Un consensus 

minimal s’est imposé : nous partageons 

une humanité commune, et nos droits 

fondamentaux ne doivent pas dépendre 

de nos origines géographiques. Il faut 

donc reconnaître à la fois l’universalité 

imparfaite de ces droits, et leur apport 

positif au cadre multilatéral.

Les pays du Sud global sont-ils suffi-

samment entendus dans les instances 

internationales ?

Pas encore. Les pays du Sud – bien 

que démographiquement majoritaires à 

l’échelle du monde – restent trop souvent 

marginalisés dans les prises de décision, 

alors qu’ils sont en première ligne sur les 

grands enjeux contemporains (climat, 

pauvreté, sécurité alimentaire). Leurs 

revendications en faveur d’un nouvel 

ordre mondial plus juste – régulièrement 

formulées – sont souvent ignorées ou 

diluées. Les pays du Sud sont nombreux 

à siéger à l’Assemblée générale de l’ONU. 

Ils ont néanmoins été relégués dans 

un rôle largement symbolique face au 

pouvoir décisionnel du Conseil de sécu-

rité, toujours dominé par l’ordre mondial 

qui prévalait en 1945. À titre d’exemple, 

aucun pays africain ou latino-américain 

n’est membre permanent de ce conseil 

stratégique. Sur le plan économique, les 

structures de gouvernance mondiale – 

comme le FMI ou la Banque mondiale – 

sont restées entre les mains des pays du 

Nord, imposant des conditionnalités éloi-

gnées des réalités sociales et historiques 

des États nouvellement indépendants. 

Cette inégalité structurelle a engendré 

une frustration croissante et un senti-

ment d’exclusion durable.

Qu’en est-il des héritages postcolo-

niaux dans l’architecture multilatérale ?

Les relations internationales demeurent 

marquées par les hiérarchies issues du 

colonialisme. Même les instances multi-

latérales – ONU et système humanitaire 

compris – reproduisent, parfois incon-

sciemment, des logiques inégalitaires. 

Les pays du Sud appellent depuis des 

décennies à une décolonisation des insti-

tutions internationales, tant dans leur 

fonctionnement que dans leur culture. 

Le système actuel, en perpétuant des 

logiques hiérarchiques, nuit à la légitimité 

et à l’efficacité du multilatéralisme. Sur le 

plan symbolique, la mémoire du colonia-

lisme n’a été ni réparée ni intégrée dans 

le récit global. Il en découle un sentiment 

d’injustice et de déséquilibre struc-

turel. Intégrer équitablement ces voix 

n’est donc pas seulement une exigence 

morale, mais l’une des conditions de 

survie du système multilatéral lui-même. 

Les relations internationales intègrent-

elles suffisamment les enjeux liés aux 

inégalités raciales ?

Très peu. Même si ces questions ont 

gagné en visibilité ces dernières années 



70 TANGRAM 49_Dossier

– notamment avec les mobilisations 

mondiales comme Black Lives Matter 

depuis 2020 – elles restent largement 

marginalisées dans les débats diplo-

matiques, les institutions multilatérales 

et les politiques internationales. Cette 

invisibilisation s’explique par une réali-

té dérangeante : le racisme est présent 

partout dans le monde, y compris dans 

les pays du Sud. Imaginer que les socié-

tés du Sud global en seraient exemptes 

serait une profonde erreur. Peu d’États, 

au Nord comme au Sud, sont prêts  

à affronter cette problématique, car 

cela impliquerait de se confronter à 

leurs propres contradictions historiques, 

sociales et politiques. 

Le multilatéralisme pourrait-il malgré 

tout devenir un levier de lutte contre le 

racisme ?

Honnêtement, je ne le crois pas. Il a échoué 

jusqu’à présent sur ce terrain. L’ONU n’a 

jamais joué de rôle central dans la lutte 

contre le racisme structurel. Même à 

l’époque des luttes civiques menées par 

Martin Luther King aux États-Unis, où 

certains espéraient une implication plus 

forte des instances multilatérales, rien 

de concret n’a suivi. Aujourd’hui, non 

seulement le multilatéralisme ne lutte 

pas contre les discriminations, mais il est 

lui-même un acteur du racisme struc-

turel. Pour changer cela et pour pouvoir 

s’attaquer aux inégalités systémiques, il 

faudrait une transformation en profon-

deur des institutions, y compris de leur 

culture interne. Afin que les enjeux 

raciaux soient pleinement intégrés à 

l’agenda global des droits humains, une 

véritable prise de conscience serait 

nécessaire – en particulier de la part des 

anciennes puissances coloniales. Celle-

ci devrait se traduire par des actions 

concrètes : reconnaître les responsabili-

tés historiques, réparer certaines injus-

tices passées (comme l’esclavage ou 

le pillage des ressources), repenser les 

rapports de pouvoir, et inscrire la lutte 

contre le racisme systémique au cœur 

des priorités internationales.

On assiste aujourd’hui à un effritement 

du multilatéralisme. Est-il en crise ou 

en mutation ?

Les formes actuelles sont indéniable-

ment en crise. Le système issu de 1945 

est dépassé, surtout face au retour des 

nationalismes. Mais le multilatéralisme en 

tant que méthode de coopération n’est 

pas mort : il est en mutation. Il s’adapte, 

s’élargit à de nouveaux acteurs, imagine 

d’autres architectures et d’autres 

alliances. L’ONU reste un pilier essentiel 

et un gage de stabilité pour le monde, 

notamment grâce à ses agences qui 

demeurent indispensables. Elle risque 

pourtant de s’affaiblir si elle continue à 

perdre la confiance et le financement de 

certains de ses membres. Pour conti-

nuer à jouer un rôle central, elle devra en 

premier lieu réformer en profondeur son 

Conseil de sécurité. 

Peut-on craindre une érosion des droits 

humains dans ce contexte ?

Oui. Les droits humains et la coopéra-

tion internationale reculent globalement. 

La montée des régimes autoritaires, le 

recul des institutions multilatérales et 

les replis identitaires en sont les symp-

tômes. Cette érosion s’observe un peu 

partout dans le monde, à commencer aux 

États-Unis et dans les conflits au Moyen-

Orient, en Ukraine et en Afrique. On la 

constate aussi dans le traitement de plus 

en plus inhumain infligé aux migrants 

sur fond de racisme, notamment dans 

l’espace méditerranéen. L’idée même de 

valeurs universelles, les acquis sociaux 

et les principes de protection collective 

sont contestés, alors qu’ils devraient être 

renforcés.

Quelles réformes seraient nécessaires 

pour rendre le multilatéralisme plus 

légitime et équitable ?

Il faut réformer en profondeur les insti-

tutions existantes, à la fois dans leur 

composition, leur fonctionnement et 

leur vision du monde. Le multilatéra-

lisme doit devenir plus représentatif, 

davantage digne de confiance et plus 

solidaire. Cela passe par toute une série 

de changements : rendre les institutions 

plus représentatives (notamment en 

intégrant davantage le Sud global) ; créer 

des mécanismes contraignants pour 

faire appliquer les décisions ; donner 

aux institutions les moyens de sanc-

tionner les violations (droits humains, 

climat, santé…) et mettre en place des 

organes de suivi et d’évaluation réelle-

ment indépendants. Je suis persuadé 

que le multilatéralisme reste la meilleure 

voie pour relever les défis communs en 

incluant tous les acteurs qui le désirent 

de manière équitable. Si certains États 

s’en détournent, comme les États-Unis 

et quelques États européens, ils fini-

ront par en payer le prix. L’abandon de 

quelques partenaires ne doit pas justifier 

l’immobilisme ou la fin d’un projet multi-

latéral qui s’est patiemment construit. 

Ceux qui restent ont la responsabilité 

de construire un nouvel ordre plus juste. 

Ces réformes ne viendront pas d’elles-

mêmes : elles supposent une volonté 

politique mondiale, mais aussi une pres-

sion croissante des sociétés civiles et 

des États du Sud global pour exiger un 

nouvel équilibre international.

Quel rôle la Suisse peut-elle jouer dans 

ce renouveau ?

La Suisse, bien qu’étant un petit État, 

joue un rôle international bien supérieur 

à sa taille. Elle est un centre névralgique 

du multilatéralisme (ONU, OMS, OMC, 

CICR, HCDH, notamment). Elle est dotée 

d’une neutralité active et d’une exper-

tise reconnue en médiation, négociation 

et bons offices. Elle est dépositaire des 

Conventions de Genève de 1949, socle 

du droit international humanitaire. Elle 

dispose d’un réseau diplomatique éten-

du et d’une position unique sur la scène 

internationale. La Suisse possède une 

légitimité morale, politique, juridique et 

humanitaire. Cela lui donne une respon-

sabilité particulière : contribuer active-

ment à la refondation d’un multilatéra-

lisme plus équitable et plus respectueux 

des droits humains. Il appartient aussi 



aux citoyennes et citoyens de rappeler 

à leur gouvernement fédéral cet héritage 

et cette mission inscrits dans l’ADN de la 

Suisse. 

Davide Rodogno

Professeur ordinaire depuis 2014 à l’Institut de 

hautes études internationales et du déve-

loppement (IHEID), Davide Rodogno mène des 

recherches sur l’histoire de l’humanitarisme, 

des droits de l’homme et du racisme, des 

organisations internationales, des fonda-

tions philanthropiques ainsi que de la santé 

publique internationale depuis le XIX e siècle. Il 

a cofondé le History of International Organiza-

tions Network en 2008. Il a également entamé 

une collaboration avec le Musée de la Croix-

Rouge et a cofondé une start-up de podcasts 

en partenariat avec le Festival et Forum 

International des Droits Humains (FIFDH). 

Depuis octobre 2020, il est responsable des 

programmes interdisciplinaires à l’Institut de 

hautes études internationales et du déve-

loppement. Avec le professeur Mahmoud 

Mohamedou, il a publié une étude commandée 

par la Ville de Genève sur le racisme dans les 

espaces publics (2022).

->
À quoi bon un manteau, une écharpe et des gants, 

quand on cherche à grand-peine 

un travail, un logement avec le mauvais nom ?

A cosa servono giacca, sciarpa e guanti, 

quando cerchi casa ma il tuo cognome 

non è quello giusto?



Was helfen Jacke, Schal und Handschuh
Wenn man Wohnung und Job 
mit dem falschen Namen sucht?



73TANGRAM 49_Dossier

Eine einleitende Frage: Was versteht 

man unter «Multilateralismus» aus  

historischer und politischer Sicht?

Davide Rodogno: Historisch betrachtet 

bedeutet Multilateralismus den Willen 

souveräner Staaten, sich an einen Tisch 

zu setzen, um gemeinsam Probleme von 

allgemeinem, gemeinsamem Interesse 

zu lösen. Im Bereich der internationalen 

Beziehungen wird Multilateralismus als 

zwischenstaatliche Form der Organisa-

tion definiert, häufig als internationale 

Institution, mit dem Ziel, gemeinsam, 

gleichberechtigt und dauerhaft globale 

Herausforderungen zu bewältigen. Mul-

tilateralismus setzt die Kooperation von 

mindestens drei Staaten voraus, die auf 

der Basis gemeinsamer Regeln zusam-

menarbeiten.

Seit wann spricht man von Multi

lateralismus?

Im Gegensatz zu einer weit verbreiteten 

Meinung gibt es Multilateralismus nicht 

erst seit dem 20. Jahrhundert. In Europa 

entsteht er schrittweise mit der Konso-

lidierung souveräner Staaten und den 

ersten Bemühungen um transnationale 

Zusammenarbeit. Der Wiener Kongress 

von 1815, der nach den Napoleonischen 

Kriegen die politische Landkarte Euro-

pas neu zeichnet, und die zahlreichen 

Verträge und Abkommen des 19.  Jahr-

hunderts über Post, Handel, Menschen-

rechte, öffentliche Gesundheit oder 

Seerecht zeugen von einem sich her-

ausbildenden, den westlichen Mächten 

vorbehaltenen Multilateralismus. Ein 

Wendepunkt war die Gründung des Völ-

kerbundes 1919, der erste institutionelle 

Multilateralismus-Rahmen auf globaler 

Ebene. Der Völkerbund hatte das Ziel, 

Kriege auf dem Verhandlungsweg zu ver-

hindern und ein System der kollektiven 

Sicherheit einzuführen. Er legte damit 

den Grundstein des modernen Multilate-

ralismus. Auch nichtstaatliche und nicht-

supranationale philanthropische und 

humanitäre Akteure wie die Rockefeller-

Stiftung oder das Internationale Komitee 

vom Roten Kreuz (IKRK) traten aufs Par-

kett und fügten sich in das multilaterale 

System ein. Der Grundstein des moder-

nen Multilateralismus wurde jedoch 1945 

mit der Gründung der Vereinten Nationen 

(UNO) durch 51 Länder gelegt. Die UNO 

trat an die Stelle des Völkerbundes, der 

als Friedensstifter gescheitert war. Das 

Ziel blieb weiterhin, einen neuen globa-

len Konflikt zu verhindern. Die UNO steht 

für eine institutionalisierte, globale Aus-

formung des Multilateralismus, beruhend 

auf der Charta der Vereinten Nationen, 

der Souveränität der Staaten und einer 

Reihe von Sonderorganisationen (WHO, 

FAO, IWF usw.). Der Multilateralismus ist 

so zu einem strukturierten, kodifizierten, 

globalen System geworden.

Interview mit Davide Rodogno, 
Historiker, spezialisiert auf  
Internationale Beziehungen
Samuel Jordan

«Der Multilateralismus ist ein Akteur  
des strukturellen Rassismus»

In einer fragmentierten Welt, in der Kriege geführt werden, die geopolitische 

Lage sich zuspitzt, Spannungen aufgrund von Migration, Ungleichheiten und 

globalen Herausforderungen zunehmen, gerät der Multilateralismus zuneh-

mend unter Druck. Als Instrument der Global Governance verliert er an Bedeu-

tung und wird als zu teuer, zu langsam, zu ungleich, zu westlich kritisiert. 

Der Multilaterismus muss tiefgreifenden Veränderungen trotzen: der Rück-

kehr nationalistischer und identitärer Bewegungen, der Legitimationskrise 

der Institutionen und der Infragestellung universeller Normen, insbesondere 

der Menschenrechte. Hält der Multilaterismus angesichts dieser Umbrüche 

noch das Versprechen einer gerechteren, ethischeren und inklusiveren Welt-

ordnung? Und welche Rolle können sogenannte «neutrale» Staaten wie die 

Schweiz bei dieser Neuausrichtung spielen? Davide Rodogno, Professor für 

Internationale Geschichte und Experte für humanitäre Fragen, spricht über 

Ursprung, Grenzen und aktuelle Herausforderungen des Multilateralismus. Er 

hinterfragt seine Verheissungen, zeigt seine blinden Flecken auf, insbesonde-

re in den Bereichen Menschenrechte, postkoloniale Gerechtigkeit und Kampf 

gegen Rassismus, und erläutert die Voraussetzungen für einen Neuanfang. 



74 TANGRAM 49_Dossier

Welchen konkreten Zweck erfüllt  

der Multilateralismus?

Er regelt internationale Beziehungen, 

verhindert Konflikte, fördert den wirt-

schaftlichen und zwischenmenschli-

chen Austausch, regelt die Gemeingüter 

und legitimiert die Weltordnung. Multi-

lateralismus beruht auf einer einfachen 

Feststellung: Kein Staat kann Heraus-

forderungen wie den Klimawandel, die 

Gesundheit oder die kollektive Sicherheit 

allein bewältigen.

Gab es ein goldenes Zeitalter des  

Multilateralismus?

Man muss wohl eher von Sternstunden 

als von einem längeren und dauerhaf-

ten goldenen Zeitalter sprechen. Denn 

das Ideal der Kooperation musste sich 

oft nationalen Interessen und regionalen 

Dynamiken beugen. Zu den guten, hoff-

nungsvollen Momenten gehörten sicher 

die 1920er-Jahre, insbesondere die Ver-

träge von Locarno 1925, mit denen die 

kollektive Sicherheit in Europa gewähr-

leistet und die Grenzen Deutschlands 

festgelegt werden sollten. Oder auch 

die 1960er-Jahre, als sich ein gewisser 

Konsens zwischen den Grossmächten 

herausbildete. Die ausgereifteste Form 

des Multilateralismus hätte sich in den 

1970er-Jahren mit dem Abschluss des 

Dekolonialisierungsprozesses verwirk-

lichen lassen. Leider scheiterte dies am 

fehlenden Willen, die neuen unabhän-

gigen Staaten gleichberechtigt zu inte-

grieren. Das Ende des Kalten Krieges 

(1990–1992) war eine kurze Zeit des 

Optimismus und des wiedererwachten 

Glaubens an die Institutionen und die 

Menschenrechte. Doch die Konflikte in 

Somalia und in Jugoslawien und der Völ-

kermord in Ruanda zeigten auf brutale 

Weise die Grenzen des Systems. Kurz 

gesagt: Der Multilateralismus war nie 

vollkommen universell und nie vor dem 

Recht des Stärkeren geschützt. 

Stehen die Menschenrechte im Zentrum 

des Multilateralismus oder sind sie nur 

Fassade?

Wir haben es schon erwähnt: Der Mul-

tilateralismus entstand aus dem Willen, 

Frieden und damit einen gewissen wirt-

schaftlichen Wohlstand zu schaffen. Er 

hatte organisatorische Herausforde-

rungen zu bewältigen, beispielsweise in 

den Bereichen Handel, Sicherheit und 

geistiges Eigentum. Ethik und Men-

schenrechte kamen schrittweise hinzu, 

vor allem nach 1945. Der Multilateralis-

mus – insbesondere verkörpert durch 

die UNO und den Menschenrechtsrat – 

richtete sich weiter auf die Ablehnung 

der Barbarei und das Streben nach einer 

Weltordnung aus, die sich unter anderem 

auf die Allgemeine Erklärung der Men-

schenrechte (1948) und das humanitäre 

Völkerrecht stützt. Diese Regelwerke 

haben der multilateralen Ordnung eine 

moralische Legitimität verliehen. Doch in 

der Realität bewegt sie sich ständig zwi-

schen ethischem Ideal und strategischer 

Logik. Man kann sagen, dass die Men-

schenrechte das Herzstück und das gute 

Gewissen des Multilateralismus bilden.

Spiegelt der aktuell geltende Rahmen 

des Multilateralismus eine allzu west-

liche Sicht der Menschenrechte wider?

Ja, das kann man schon so sehen. Die 

Allgemeine Erklärung der Menschen-

rechte – unbestritten ein grosses Werk –  

ist in einem von den West- und Kolonial-

mächten dominierten Kontext entstan-

den. Ihr ideologisches Fundament ist von 

der europäischen Aufklärung inspiriert 

und stellt vor allem liberale und indivi-

dualistische Werte in den Vordergrund. 

Zu den Unterzeichnenden der Erklärung 

gehörten viele Kolonialmächte mit einem 

Zweiklassensystem: In ihren Kolonien 

galten die Menschenrechte nicht. Die 

neuen unabhängigen Staaten schlossen 

sich der Erklärung schrittweise an und 

anerkannte ihren Wert trotz westlicher 

Prägung. Es hat sich ein Minimalkonsens 

durchgesetzt: Wir sind die Gemeinschaft 

der Menschen, und unsere Grundrechte 

dürfen nicht von unserer geografischen 

Herkunft abhängen. Man muss also 

einerseits die unvollkommene Universa-

lität dieser Rechte und andererseits ihren 

positiven Beitrag zum Multilateralismus 

anerkennen. 

Finden die Länder des globalen  

Südens in den internationalen Gremien 

ausreichend Gehör?

Noch nicht. Diese Länder bilden welt-

weit die demografische Mehrheit, doch 

bei Entscheidungsfindungen werden sie 

allzu oft marginalisiert, obwohl sie von 

den grossen Herausforderungen unserer 

Zeit (Klima, Armut, Ernährungssicherheit) 

am stärksten betroffen sind. Ihre regel-

mässig erhobenen Forderungen nach 

einer neuen, gerechteren Weltordnung 

werden häufig ignoriert oder verwäs-

sert. Viele Länder des globalen Südens 

haben Einsitz in der Generalversamm-

lung der UNO. Dennoch werden sie bei 

der Entscheidungsbefugnis des Sicher-

heitsrats, der immer noch von der Welt-

ordnung von 1945 dominiert wird, auf 

eine weitgehend symbolische Rolle ver-

wiesen. So ist beispielsweise kein afrika-

nisches oder lateinamerikanisches Land 

ständiges Mitglied dieses strategischen 

Gremiums. Auch bei wirtschaftlichen 

Interessen bleiben die globalen Governance- 

Strukturen wie der IWF oder die Welt-

bank, in den Händen der Länder des 

Nordens, die Bedingungen auferlegen, 

die weit von den gesellschaftlichen und 

historischen Realitäten der neuen unab-

hängigen Staaten entfernt sind. Diese 

strukturelle Ungleichheit hat zu wach-

sender Frustration und einem dauerhaf-

ten Gefühl der Ausgrenzung geführt.

Welche Rolle spielt das postkoloniale 

Erbe in der multilateralen Architektur?

Die internationalen Beziehungen blei-

ben geprägt von kolonialen Hierarchien. 

Selbst internationale Gremien – die UNO 

und das humanitäre System nicht aus-

genommen – reproduzieren, oft unbe-

wusst, Muster der Ungleichheit. Die Län-

der des Südens fordern seit Jahrzehnten 



75TANGRAM 49_Dossier

eine Dekolonisierung der internationalen 

Institutionen in ihrer Funktionsweise 

und ihrer Kultur. Doch das gegenwär-

tige System schreibt die hierarchischen 

Strukturen fort und schadet so der Legi-

timität und der Effizienz des Multilate-

ralismus. Auch in seiner symbolischen 

Dimension wurde die Erinnerung an den 

Kolonialismus weder korrigiert noch ins 

globale Narrativ integriert. Das Gefühl 

der Ungerechtigkeit und des strukturel-

len Ungleichgewichts bleibt bestehen. Es 

ist nicht nur ein moralisches Gebot, diese 

Stimmen gleichberechtigt einzubezie-

hen, sondern es ist eine unverzichtbare 

Bedingung für das Überleben des Multi-

lateralismus selbst.

Wird der Aspekt der rassistischen 

Ungleichheit in den internationalen 

Beziehungen hinreichend berück

sichtigt?

Nur am Rande. Auch wenn diese The-

men in den letzten Jahren an Sichtbar-

keit gewonnen haben, insbesondere 

durch globale Bewegungen wie Black 

Lives Matter seit 2020, bleiben sie in 

den diplomatischen Debatten, den mul-

tilateralen Institutionen und der inter-

nationalen Politik weitgehend margi-

nalisiert. Dass sie so wenig Beachtung 

finden, ist auf eine unbequeme Tatsa-

che zurückzuführen: Rassismus gibt es 

überall auf der Welt, auch in den Län-

dern des globalen Südens. Zu denken, 

dass die Gesellschaften des globalen 

Südens frei davon wären, ist ein grosser 

Irrtum. Nur wenige Staaten im Norden 

wie im Süden sind bereit, sich dieser 

Problematik zu stellen, denn dies würde 

bedeuten, dass sie sich mit ihren eige-

nen historischen, gesellschaftlichen 

und politischen Widersprüchen ausein-

andersetzen müssten. 

Könnte der Multilateralismus trotz  

allem eines Tages ein Instrument im 

Kampf gegen Rassismus werden?

Ehrlich gesagt, glaube ich das nicht. 

Zumindest ist er bisher auf diesem Gebiet 

gescheitert. Die UNO hat bei der Bekämp-

fung des strukturellen Rassismus nie eine 

zentrale Rolle gespielt. Selbst auf die Zeit 

der von Martin Luther King angeführten 

Bürgerrechtsbewegungen in den USA, als 

man auf eine stärkere Beteiligung multi-

lateraler Gremien hoffen konnte, folgte 

nichts Konkretes. Und heute ist der 

Multilateralismus nicht nur keine Waffe 

gegen Diskriminierung, sondern selbst 

ein Akteur des strukturellen Rassismus. 

Um dies zu ändern und systemische 

Ungleichheiten zu bekämpfen, bräuchte 

es tiefgreifende Veränderungen der Ins-

titutionen, auch in ihrer internen Kultur. 

Damit das Thema Rassismus tatsächlich 

in die globale Menschenrechtsagenda 

aufgenommen würde, müsste erst das 

Bewusstsein dafür geschaffen werden –  

insbesondere seitens der ehemaligen 

Kolonialmächte. Und dies müsste sich in 

konkreten Massnahmen niederschlagen: 

Prioritär ginge es um die Anerkennung 

der historischen Verantwortung, die Wie-

dergutmachung vergangenen Unrechts 

(durch Sklaverei und Ausbeutung von 

Ressourcen), die Reflexion der Machtver-

hältnisse und die Verankerung des Kamp-

fes gegen systemischen Rassismus.

Heute beobachten wir einen Zerfall  

des Multilateralismus. Sprechen wir von 

einer Krise oder einem Wandel?

In seinen gegenwärtigen Formen befin-

det er sich zweifellos in einer Krise. Das 

seit 1945 geltende System ist überholt, 

insbesondere angesichts des wieder-

aufkommenden Nationalismus. Aber als 

Methode der Zusammenarbeit ist der 

Multilateralismus nicht gestorben, viel-

mehr ist er im Wandel. Er passt sich an, 

bezieht neue Akteure ein, überlegt sich 

andere Architekturen und Allianzen. Die 

UNO bleibt eine tragende Säule und 

Garantin für Stabilität in der Welt, insbe-

sondere dank ihren nach wie vor unver-

zichtbaren Agenturen. Sie könnte aller-

dings geschwächt werden, falls sie das 

Vertrauen und die Finanzierung gewisser 

Mitglieder verliert. Will sie weiterhin eine 

zentrale Rolle spielen, muss sie in erster 

Linie ihren Sicherheitsrat von Grund auf 

reformieren.

Muss mit einer Erosion der Menschen-

rechte gerechnet werden?

Ja. Die Menschenrechte und die inter-

nationalen Zusammenarbeit verlieren 

global an Boden. Der Aufstieg autoritä-

rer Regime, die Schwächung der multi-

lateralen Institutionen sowie identitäre 

Bewegungen sind Symptome dafür. 

Diese Erosion ist überall auf der Welt zu 

beobachten, angefangen bei den USA 

und den Konflikten im Nahen Osten, in 

der Ukraine und in Afrika. Sie zeigt sich 

auch in der zunehmend unmenschlichen, 

unterschwellig rassistischen Behandlung 

der Migrantinnen und Migranten, insbe-

sondere im Mittelmeerraum. Nur schon 

die Idee universeller Werte, sozialer 

Errungenschaften und Grundsätze des 

kollektiven Schutzes werden in Frage 

gestellt, obwohl sie eher noch gestärkt 

werden müssten.

Welche Reformen bräuchte es, damit 

der Multilateralismus besser legitimiert 

und gerechter würde?

Die bestehenden Institutionen müssen 

grundlegend reformiert werden, sowohl in 

ihrer Zusammensetzung als auch in ihrer 

Funktionsweise und ihrer Art, die Welt zu 

sehen. Der Multilateralismus muss reprä-

sentativer, vertrauenswürdiger und soli-

darischer werden, was eine ganze Reihe 

von Veränderungen erfordert: reprä-

sentativere Institutionen (u.  a. durch 

eine stärkere Einbindung des globalen 

Südens); verbindliche Mechanismen, 

um Entscheidungen durchzusetzen; mit 

Rechtsmitteln ausgestattete Institu-

tionen, um Verstösse zu ahnden (Men-

schenrechte, Klima, Gesundheit  usw.), 

und wirklich unabhängige Kontrollor-

gane. Ich bin überzeugt, dass Multilatera-

lismus der beste Weg ist, um gemeinsame 

Herausforderungen zu bewältigen, sofern 

alle Akteure, die dies wünschen, gleich-

berechtigt einbezogen werden. Staaten, 

die sich vom Multilateralismus abwen-

den, wie die USA und gewisse europäi-

sche Länder, werden letztlich den Preis 

dafür zahlen müssen. Die Abkehr einiger 

Partner ist kein Grund für Stillstand oder 



76 TANGRAM 49_Dossier

das Ende des multilateralen Projekts, das 

mit viel Geduld und Bedacht aufgebaut 

wurde. Diejenigen, die bleiben, haben die 

Verantwortung, eine neue, eine gerech-

tere Ordnung aufzubauen. Von selbst 

kommen diese Reformen aber nicht: Es 

braucht einen globalen politischen Wil-

len und auch einen stärkeren Druck der 

Zivilgesellschaften und der Staaten des 

globalen Südens, um ein neues interna-

tionales Gleichgewicht einzufordern.

Welche Rolle könnte die Schweiz  

dabei spielen?

Die Schweiz ist zwar ein kleiner Staat, 

aber sie spielt international eine Rolle, 

die weit über ihre geografische Grösse 

hinausgeht. Sie ist ein Nervenzentrum 

des Multilateralismus (UNO, WHO, WTO, 

IKRK, OHCHR usw.). Sie praktiziert eine 

aktive Neutralitätspolitik und verfügt 

über anerkannte Expertise in Vermitt-

lung, Verhandlung und guten Diensten. 

Sie ist Depositarstaat der Genfer Kon-

ventionen von 1949, der Grundlage des 

humanitären Völkerrechts. Sie verfügt 

über ein ausgedehntes diplomatisches 

Netzwerk und eine einzigartige Position 

auf der internationalen Bühne. Und sie 

hat eine moralische, politische, rechtliche 

und humanitäre Legitimation. Das über-

trägt ihr eine besondere Verantwortung: 

Sie muss aktiv zur Neugründung eines 

gerechteren Multilateralismus beitragen, 

der die Menschenrechte stärker einbe-

zieht. Auch die Bürgerinnen und Bürger 

müssen die Regierung an dieses Erbe 

und diesen Auftrag erinnern, der Teil der 

DNA der Schweiz ist. 

Davide Rodogno

Seit 2014 Ordinarius am Hochschulinstitut 

für internationale Studien und Entwicklung 

(lnstitut de hautes études internationales 

et du développement, IHEID) in Genf. Seine 

Forschungsschwerpunkte sind die Geschichte 

des Humanitarismus, der Menschenrechte und 

des Rassismus, der internationalen Organisa-

tionen, der philanthropischen Stiftungen sowie 

der internationalen öffentlichen Gesund-

heit seit dem 19. Jahrhundert. Er war 2008 

Mitbegründer des History of International 

Organizations Network, begann eine Zusam-

menarbeit mit dem Internationalen Rotkreuz- 

und Rothalbmondmuseum und gründete ein 

Podcast-Start-up in Partnerschaft mit dem 

Festival du film et forum international des 

droits humains (FIFDH). Seit 2020 ist er Leiter 

der interdisziplinären Programme am IHEID. 

Zusammen mit Prof. Mohamed Mahmoud 

Mohamedou publizierte er 2022 eine von der 

Stadt Genf in Auftrag gegebene Studie über 

Rassismus im öffentlichen Raum.



77TANGRAM 49_Dossier

A titolo introduttivo, che cosa s’inten-

de per «multilateralismo» dal punto di 

vista storico e politico?

Davide Rodogno: storicamente, il multi-

lateralismo designa la volontà di Stati 

sovrani di sedersi attorno a un tavolo per 

risolvere assieme problemi d’interesse 

generale e comuni. Nel campo delle rela-

zioni internazionali, si tratta di una forma 

di organizzazione interstatale, spesso 

promossa da istituzioni internaziona-

li, volta a rispondere alle sfide mondia-

li in modo collettivo, equo e duraturo. 

Presuppone la cooperazione di almeno 

tre Stati, desiderosi di adottare una base 

di regole comuni.

A quando risale l’origine del multilate-

ralismo?

Contrariamente a un’idea diffusa, il multi-

lateralismo non nasce nel XX secolo. 

Emerge progressivamente in Europa con 

il consolidamento degli Stati sovrani e i 

primi sforzi di cooperazione transnazio-

nale. Il Congresso di Vienna nel 1815 al 

termine delle guerre napoleoniche – che 

ridisegna la mappa dell’Europa – o ancora 

i numerosi trattati e convenzioni del XIX 

secolo sulla posta, il commercio, il diritto 

umanitario, la sanità pubblica o il diritto 

marittimo testimoniano di un multilatera-

lismo allo stato embrionale, riservato alle 

potenze occidentali. Nel 1919 interviene 

una svolta con l’istituzione della Società 

delle Nazioni (SdN), il primo quadro isti-

tuzionale multilaterale su scala mondia-

le. La SdN, che si prefigge di evitare le 

guerre attraverso il negoziato, creando 

un sistema di sicurezza collettiva, getta 

infatti le fondamenta del multilatera-

lismo moderno. Fanno il loro ingresso 

sulla scena anche attori non statali e non 

sovranazionali di stampo filantropico e 

umanitario, come la Fondazione Rocke-

feller o il Comitato internazionale della 

Croce Rossa (CICR), che si inseriscono 

nella logica multilaterale. L’atto fondato-

re del multilateralismo contemporaneo – 

quello che conosciamo attualmente – è 

però l’istituzione, decisa da 51 Paesi nel 

1945, dell’Organizzazione delle Nazioni 

Unite (ONU). Da questo momento il multi-

lateralismo assume una nuova dimensio-

ne. L’ONU sostituisce la SdN, che aveva 

fallito la sua missione di pace, perse-

guendo un obiettivo analogo: evitare un 

nuovo conflitto mondiale. Incarna una 

versione istituzionalizzata e universale 

del multilateralismo, basata sullo Statuto 

delle Nazioni Unite, sulla sovranità degli 

Stati e su un insieme di agenzie specia-

lizzate (OMS, FAO, FMI ecc.). Il multilatera-

lismo diventa un sistema mondiale strut-

turato, codificato e universale. 

A che cosa serve concretamente il  

multilateralismo?

Serve a disciplinare le relazioni interna-

zionali, prevenire i conflitti, promuovere 

gli scambi economici e umani, gesti-

re i beni comuni e legittimare l’ordine 

mondiale. Il multilateralismo si fonda su 

una semplice constatazione: da solo, 

nessuno Stato può risolvere sfide come 

Intervista a Davide Rodogno, 
storico e specialista di relazioni 
internazionali
Samuel Jordan

«Il multilateralismo è un attore del razzismo 
strutturale»

In un mondo frammentato, dove le guerre, le tensioni geopolitiche e migratorie, 

le disuguaglianze e le sfide planetarie si intensificano, il multilateralismo vacil-

la. Oggi questo strumento di governance internazionale è contestato e inde-

bolito. Da un lato è considerato troppo costoso, troppo lento, troppo iniquo, 

troppo occidentale, dall’altro deve fare i conti con profondi mutamenti: ritor-

no dei nazionalismi, ripiegamenti identitari, crisi di legittimità delle istituzioni 

e rimessa in discussione delle norme universali, segnatamente in materia di 

diritti umani. In questo contesto mutevole, il multilateralismo può ancora soddi-

sfare le promesse di un ordine internazionale più giusto, etico e inclusivo? E 

quale ruolo possono giocare i cosiddetti Stati «neutrali», come la Svizzera, in 

questo processo di rifondazione? Davide Rodogno, storico delle relazioni inter-

nazionali, specialista di questioni umanitarie, analizza l’origine, i limiti e le sfide 

attuali del multilateralismo, esamina le sue promesse e le sue criticità, in parti-

colare sotto il profilo dei diritti umani, della giustizia postcoloniale e della lotta 

contro il razzismo, abbozzando le condizioni per un suo rinnovamento. 



78 TANGRAM 49_Dossier

quelle legate al clima, alla sanità o alla 

sicurezza collettiva.

Il multilateralismo ha avuto un’età 

dell’oro?

Più che di un’età dell’oro, parlerei di 

«momenti di gloria». Gli interessi nazio-

nali e le dinamiche regionali hanno infat-

ti spesso messo in ombra l’ideale della 

cooperazione. Tra le fasi favorevoli e 

promettenti, si possono menzionare gli 

anni 1920, segnatamente con gli accor-

di di Locarno del 1925, che miravano a 

garantire la sicurezza collettiva in Euro-

pa e a fissare i confini della Germania. O, 

ancora, gli anni 1960, quando è emerso 

un certo consenso tra le grandi potenze. 

La forma più avanzata di multilateralismo 

avrebbe potuto materializzarsi negli anni 

1970 con i processi finali di decoloniz-

zazione. Sfortunatamente, l’incapacità 

di integrare su base equa i nuovi Stati 

indipendenti si è rivelata fatale. La fine 

della Guerra fredda (1990–1992) ha aper-

to una parentesi di ottimismo, segnata 

da una rinnovata fiducia nelle istituzioni 

e nei diritti umani. I conflitti in Somalia e 

in Jugoslavia, come pure il genocidio in 

Ruanda, hanno però messo brutalmen-

te a nudo i limiti del sistema. Insomma, il 

multilateralismo non è mai stato piena-

mente universale né al riparo dai rapporti 

di forza.

I diritti umani sono al centro del multi

lateralismo o servono da facciata?

Come accennato in precedenza, il multi-

lateralismo è nato per creare condizioni 

pacifiche che consentissero una certa 

prosperità economica. Si è sviluppato 

attorno a sfide tecniche, come il commer-

cio, la sicurezza o la proprietà intellettua-

le. L’etica e i diritti umani sono stati inte-

grati progressivamente, soprattutto dopo 

il 1945. Il multilateralismo – rappresentato 

in particolare dall’ONU o dal Consiglio dei 

diritti umani – ha ripreso slancio facendo 

leva sul rifiuto della barbarie e sull’ambi-

zione di un ordine mondiale fondato, tra 

l’altro, sulla Dichiarazione universale dei 

diritti dell’uomo (1948) e sul diritto inter-

nazionale umanitario. Questi testi hanno 

conferito una legittimità morale all’ordine 

multilaterale. In realtà, però, quest’ordi-

ne oscilla continuamente tra ideale etico 

e logica strategica. In un certo senso, i 

diritti umani sono al tempo stesso il cuore 

pulsante e la coscienza pulita del multila-

teralismo. 

Il quadro multilaterale attuale rispec-

chia una visione troppo occidentale dei 

diritti umani? 

In parte sì. Al di là della sua importan-

za, la Dichiarazione universale dei diritti 

dell’uomo è nata in un contesto domina-

to dalle potenze occidentali e coloniali. 

La sua base ideologica si ispira all’Illumi-

nismo europeo e punta su valori liberali 

e individualisti. Tra i firmatari figuravano 

numerosi imperi coloniali, che applicava-

no un sistema a due velocità: nelle colo-

nie, infatti, i diritti umani erano un tabù. I 

nuovi Stati indipendenti hanno poi aderi-

to progressivamente a questo quadro, 

riconoscendone il valore malgrado la 

matrice occidentale. Si è così imposto un 

consenso minimo: condividiamo un’uma-

nità comune e i nostri diritti fondamentali 

non devono dipendere dalle nostre origi-

ni geografiche. Dobbiamo quindi rico-

noscere sia l’universalità imperfetta di 

questi diritti sia il loro contributo positivo 

al quadro multilaterale.

I Paesi del Sud globale vengono  

sufficientemente ascoltati negli organi 

internazionali?

Non ancora. Pur essendo demografica-

mente maggioritari su scala mondiale, 

i Paesi del Sud restano troppo spes-

so ai margini nei processi decisionali, 

anche se sono i primi a subire l’impat-

to delle grandi sfide contemporanee 

(clima, povertà, sicurezza alimentare). Le 

loro ripetute rivendicazioni di un nuovo 

ordine mondiale più giusto sono soven-

te ignorate o annacquate. Pur essen-

do numerosi nell’Assemblea genera-

le dell’ONU, i Paesi del Sud sono stati 

relegati a un ruolo perlopiù simbolico di 

fronte al potere decisionale del Consiglio 

di sicurezza, tuttora dominato dall’or-

dine mondiale che prevaleva nel 1945. 

Nessun Paese africano o latino-ameri-

cano è ad esempio membro permanente 

di questo consiglio strategico. Sul piano 

economico, le strutture di governance 

mondiali, come il FMI o la Banca mondia-

le, sono rimaste nelle mani dei Paesi del 

Nord, che impongono condizioni avulse 

dalle realtà sociali e storiche dei nuovi 

Stati indipendenti. Questa disparità 

strutturale ha generato una crescente 

frustrazione e un sentimento di esclu-

sione destinato a perdurare.

Che ruolo giocano le eredità post

coloniali nell’architettura multilaterale?

Le relazioni internazionali restano 

contraddistinte dalle gerarchie prodotte 

dal colonialismo. Anche gli organi multi-

laterali (ONU e sistema umanitario inclu-

si) riproducono, talvolta inconsciamente, 

logiche di disuguaglianza. Sono decenni 

che i Paesi del Sud chiedono una deco-

lonizzazione delle istituzioni internazio-

nali, sia a livello di funzionamento sia a 

livello di cultura. Tramandando logiche 

gerarchiche, il sistema attuale erode la 

legittimità e l’efficacia del multilaterali-

smo. Sul piano simbolico, la memoria del 

colonialismo non è stata né riparata né 

integrata nella narrazione globale, il che 

alimenta un sentimento di ingiustizia e 

disequilibrio strutturale. Integrare equa-

mente queste voci non è quindi soltanto 

un dovere morale, ma una delle condi-

zioni per la sopravvivenza del sistema 

multilaterale stesso. 

Le relazioni internazionali tengono 

conto in misura sufficiente delle sfide 

legate alle disparità razziali?

Pochissimo. Pur avendo acquista-

to maggiore visibilità negli ultimi anni 

– segnatamente con le mobilitazioni 

mondiali come «Black Lives Matter» a 

partire dal 2020 – questi temi restano 

sostanzialmente marginali nei dibattiti 

diplomatici, nelle istituzioni multilaterali e 

nelle politiche internazionali. Tale invisi-

bilità si spiega con una realtà che distur-



79TANGRAM 49_Dossier

ba: il razzismo è presente ovunque nel 

mondo, anche nei Paesi del Sud. Imma-

ginare che le società del Sud globale ne 

siano immuni sarebbe un grave errore. 

Pochi Stati, sia del Nord sia del Sud, sono 

pronti ad affrontare questo problema, dal 

momento che significherebbe fare i conti 

con le proprie contraddizioni storiche, 

sociali e politiche. 

Il multilateralismo potrebbe, nonostante 

tutto, diventare uno strumento di lotta 

contro il razzismo?

Onestamente non credo. Finora il multi-

lateralismo ha fallito in questo campo. 

L’ONU non ha mai giocato un ruolo di 

primo piano nella lotta contro il razzismo 

strutturale. Anche all’epoca delle lotte 

civili condotte da Martin Luther King 

negli Stati Uniti, dove c’era chi sperava in 

un maggior coinvolgimento degli organi 

multilaterali, non sono seguite iniziative 

concrete. Oggi, non soltanto il multilate-

ralismo non combatte le discriminazioni, 

ma è esso stesso un attore del razzismo 

strutturale. Per voltare pagina e contra-

stare le disuguaglianze sistemiche, ci 

vorrebbe una profonda trasformazione 

delle istituzioni, compresa la loro cultura 

interna. Per poter integrare pienamente 

le sfide razziali nell’agenda globale dei 

diritti umani, sarebbe necessaria una 

reale presa di coscienza, in particolare da 

parte delle ex potenze coloniali. Questa 

presa di coscienza dovrebbe in seguito 

tradursi in azioni concrete: il riconosci-

mento delle responsabilità storiche, la 

riparazione di determinate ingiustizie del 

passato (come la schiavitù o il saccheg-

gio delle risorse), il ripensamento dei 

rapporti di forza e l’iscrizione della lotta 

contro il razzismo sistemico tra le princi-

pali priorità internazionali.

Oggi assistiamo a uno sfaldamento  

del multilateralismo. È in crisi o in muta-

mento?

Le forme attuali sono indubbiamente 

in crisi. Il sistema scaturito dal 1945 è 

superato, soprattutto di fronte al ritorno 

dei nazionalismi. Il multilateralismo come 

metodo di cooperazione, però, non è 

morto: è in mutamento. Si adatta, si allar-

ga a nuovi attori, immagina altre archi-

tetture e altre alleanze. L’ONU resta un 

pilastro centrale e una garanzia di stabi-

lità per il mondo, segnatamente grazie 

alle sue agenzie, che rimangono indi-

spensabili. Se il declino della fiducia e del 

finanziamento di alcuni dei suoi membri 

proseguirà, rischia tuttavia di indebolir-

si. Per continuare a svolgere un ruolo di 

primo piano, dovrà anzitutto riformare 

radicalmente il Consiglio di sicurezza. 

In questo contesto vi è da temere  

un’erosione dei diritti umani?

Sì. I diritti umani e la cooperazione inter-

nazionale fanno passi indietro su scala 

mondiale. I sintomi sono l’ascesa dei 

regimi autoritari, il declino delle istituzio-

ni multilaterali e i ripiegamenti identita-

ri. Questa erosione è osservabile un po’ 

ovunque, a cominciare dagli Stati Uniti e 

dai conflitti in Medio Oriente, in Ucraina 

e in Africa. È rilevabile anche nel tratta-

mento sempre più disumano, a sfondo 

razzista, inflitto ai migranti, in particola-

re nell’area del Mediterraneo. Anziché 

uscirne rafforzati, aspetti quali l’idea 

stessa dei valori universali, le conquiste 

sociali e i principi di protezione collettiva 

sono contestati.

Quali riforme sarebbero necessarie per 

rendere più legittimo ed equo il multila-

teralismo?

Bisogna riformare radicalmente, a livello 

di composizione, funzionamento e visio-

ne del mondo, le istituzioni. Il multilatera-

lismo deve diventare più rappresentativo, 

più degno di fiducia e più solidale. Questo 

presuppone tutta una serie di cambia-

menti: occorre rendere le istituzioni più 

rappresentative (segnatamente dando 

maggior spazio al Sud globale), istituire 

meccanismi vincolanti per far applicare 

le decisioni, dare alle istituzioni i mezzi 

per sanzionare le violazioni (diritti umani, 

clima, sanità ecc.) e istituire organi di 

monitoraggio e valutazione veramen-

te indipendenti. Sono convinto che il 

multilateralismo resti la strada migliore 

per superare le sfide comuni e includere 

in modo equo tutti gli attori che lo desi-

derano. Gli Stati che gli voltano le spalle, 

come gli Stati Uniti e alcuni Stati europei, 

finiranno per pagarne lo scotto. L’abban-

dono di alcuni partner non può giustifi-

care l’immobilismo o la fine di un progetto 

multilaterale costruito passo dopo passo. 

Coloro che restano hanno la respon-

sabilità di dare vita a un nuovo ordine 

più giusto. Le riforme non si faranno da 

sole: presuppongono una volontà poli-

tica mondiale, come pure una crescente 

pressione da parte delle società civili e 

degli Stati del Sud globale per rivendicare 

un nuovo equilibrio internazionale.

Quale ruolo può svolgere la Svizzera  

in questo rinnovamento?

Pur essendo uno Stato piccolo, la Svizze-

ra svolge un ruolo internazionale netta-

mente superiore alle proprie dimensioni. 

È un centro nevralgico del multilaterali-

smo (ONU, OMS, OMC, CICR, OHCHR ecc.). 

Può contare su una neutralità attiva e 

un’esperienza riconosciuta nel campo 

della mediazione, dei negoziati e dei 

buoni uffici. È depositaria delle Conven-

zioni di Ginevra del 1949, base del diritto 

internazionale umanitario. Dispone di una 

rete diplomatica estesa e di una posizio-

ne unica sulla scena internazionale. La 

Svizzera possiede una legittimità mora-

le, politica, giuridica e umanitaria che le 

attribuisce una responsabilità particola-

re: contribuire attivamente alla riorganiz-

zazione di un multilateralismo più equo 

e più rispettoso dei diritti umani. Ricor-

dare al Governo federale questa eredità 

e questa missione, scritte nel DNA della 

Svizzera, è un compito anche delle citta-

dine e dei cittadini. 

BIOGRAFIA DELL'AUTORE A PAGINA 80



80 TANGRAM 49_Dossier

Davide Rodogno

È professore ordinario all’Istituto di alti studi 

internazionali e sullo sviluppo (IHEID) di Gine-

vra dal 2014. Le sue ricerche vertono sulla 

storia dell’umanitarismo, dei diritti umani e del 

razzismo, delle organizzazioni internazionali, 

delle fondazioni filantropiche, nonché della 

sanità pubblica internazionale dal XIX secolo. 

Nel 2008 ha cofondato la History of Interna-

tional Organizations Network. Ha inoltre avvia-

to una collaborazione con il Museo della Croce 

Rossa e cofondato una start-up di podcast 

in partenariato con il Festival del film e forum 

internazionale sui diritti umani (FIFDH). Dall’ot-

tobre del 2020, è responsabile dei programmi 

interdisciplinari all’IHEID. Con il professor 

Mahmoud Mohamedou ha pubblicato uno 

studio commissionato dalla Città di Ginevra sul 

razzismo negli spazi pubblici (2022).

->
Que fait-on alors en hiver ? 

Lorsque les feuilles sont déjà tombées, 

lorsque les dés sont déjà jetés, 

et que les lois pleuvent, glaciales ?

Come la mettiamo con l’inverno? 

Quando i dadi sono oramai tratti, 

le foglie già cadute

e le leggi troppe e troppo gelide?



Was ist mit dem Winter?
Wenn Würfel und Blätter 
schon gefallen sind
und die Gesetze zu viel zu kalt sind



82 TANGRAM 49_Dossier

Seit ihrer Gründung im Jahre 1995 setzt 

sich die Eidgenössische Kommission 

gegen Rassismus (EKR) für den Schutz 

vor Diskriminierung ein. Bereits 2010 

zeigte sie in einer umfassenden Ana-

lyse37 zum aktuellen Recht gegen rassis-

tische Diskriminierung auf, wo das Recht 

funktioniert, wo es Lücken gibt und wel-

che Verbesserungen nötig wären, um den 

zivilrechtlichen Schutz vor rassistischer 

Diskriminierung zu stärken. 2015 kam 

das Schweizerische Kompetenzzentrum 

für Menschenrechte in einer Studie38 

über den Zugang zur Justiz in Diskrimi-

nierungsfällen zu ähnlichen Schluss-

folgerungen. Auch diese Empfehlungen 

blieben ohne gesetzgeberische Folgen. 

Ein klarer politischer Wille zur Verände-

rung blieb aus. Oder anders ausgedrückt: 

Wir sind heute nicht entscheidend weiter 

als 2010. 

Deshalb ist für die Kommission jetzt 

der Zeitpunkt für einen substanziel-

len Fortschritt im Schutz vor Diskrimi-

nierung gekommen. Das anlässlich des 

30-Jahre-Jubiläums lancierte Mani-

fest für ein Allgemeines Gleichbehand-

lungsgesetz (siehe Seiten 92–93) soll 

eine breite gesellschaftliche Diskussion 

anregen. Menschenwürde ist ein univer-

seller Wert. Diskriminierungserfahrungen 

widersprechen den Menschenrechten 

und dürfen nicht toleriert werden.

Aktuell stehen die Menschenrechte und 

damit der Diskriminierungsschutz stark 

unter Druck. Und der gesellschaftliche 

Diskurs ist polarisiert. In diesem Kon-

text ist es der EKR wichtig, über den 

eigenen Tellerrand hinauszuschauen 

und sich gleichzeitig den essenziellen 

Fragen zuzuwenden: Worum geht es 

bei unserer Arbeit? An welchen Grund-

werten orientieren wir uns? Wenn wir die 

Grundprinzipien einer diskriminierungs-

freien Gesellschaft zu Ende denken, ist 

die Schlussfolgerung klar: Es braucht ein 

umfassendes Gleichbehandlungsgesetz, 

welches alle Formen der Diskriminierung 

einschliesst und davor schützt. 

Fehlendes Diskriminierungs

verbot im Zivilrecht

In der Schweiz fehlt es bis heute an 

einem expliziten Diskriminierungsverbot 

im Zivilrecht. Dies heisst, dass nirgends 

ausdrücklich festgehalten ist, dass zum 

Beispiel bei der Vergabe einer Stelle eine 

Bewerberin oder ein Bewerber nicht ras-

sistisch diskriminiert werden darf. Heute 

kann ein solcher Sachverhalt einzig 

über eine Verletzung des Persönlich-

keitsschutzes eingeklagt werden. Ohne 

gesetzliche Definition von rassistischer 

Diskriminierung ist die rechtliche Anwen-

dung problematisch.

Weiter kennt die Schweiz im Zivilrecht 

keine Beweislasterleichterung bei ras-

sistischer Diskriminierung. Anders als im 

Strafrecht muss ein solcher Sachverhalt 

bewiesen werden, was bekanntlich sehr 

schwer ist. Deshalb kennen die EU-Län-

der entsprechende Beweislasterleich-

Wichtiges Signal für diskrimi-
nierungsfreie Gesellschaft
Gleichwertigkeit und Menschenwürde für alle sind die Fundamente des Zusammen-

lebens. Diskriminierungserfahrungen verletzen diese Prinzipien und destabilisieren 

die Gesellschaft. Ein umfassendes Gleichbehandlungsgesetz, wie es die EKR fordert, 

schliesst bestehende Lücken und stärkt den Rechtsstaat.

Alma Wiecken

Diskriminierungsstrafnorm (Art. 261bis StGB)

Das Inkrafttreten der Strafnorm gegen Rassismus im Jahr 1995 ist eng mit der 

Geschichte der EKR verbunden. Seither macht sich strafbar, wer gegen ande-

re in der Öffentlichkeit aufgrund ihrer «Rasse», Ethnie oder Religion zu Hass 

oder Diskriminierung aufruft oder sie auf eine Art und Weise herabsetzt, die 

die Menschenwürde verletzt. Die Strafnorm hat eine ausgesprochen wichtige 

Signalwirkung. Sie zieht eine rote Linie dessen, was in der Öffentlichkeit gesagt 

werden darf und was nicht. Hingegen schützt diese strafrechtliche Norm nicht 

vor vielen alltäglichen Diskriminierungserfahrungen, und sie genügt nicht, 

um Rassismus auf allen Ebenen zu bekämpfen. 2020 wurde die Strafnorm auf 

das Schutzobjekt der sexuellen Orientierung ausgeweitet. Auch hier bleiben 

Lücken: Öffentliche Hetze kann Menschen auch aus weiteren Motiven treffen, 

zum Beispiel aufgrund von Alter, sozialer Stellung oder Behinderung. 



83TANGRAM 49_Dossier

terungen, damit es den Betroffenen von 

rassistischer Diskriminierung überhaupt 

möglich ist, den Rechtsweg zu beschrei-

ten. 

Drittens fehlt ein Verbandsbeschwerde-

recht. Dies führt dazu, dass eine Einzel-

person bei einem Rechtsverfahren ein 

hohes finanzielles Risiko eingeht, obwohl 

möglicherweise noch andere Arbeitneh-

mende im gleichen Unternehmen von 

einer Diskriminierung betroffen sind. 

Heute gibt es jedoch keine Möglichkeit, 

dass ein Verband kollektiv Beschwerde 

führen könnte.

Beratungspraxis zeigt Hand-

lungsbedarf

Diese rechtlichen Lücken sorgen bei den 

Betroffenen für Unsicherheit und für viele 

Fragen, die uns in der Beratung gestellt 

werden: Kann ich überhaupt rechtlich 

gegen eine Diskriminierung vorgehen und 

was bedeutet dies? Aufgrund der feh-

lenden Rechtsprechung ist der Ausgang 

eines solchen Verfahrens kaum abzu-

schätzen. Und ohne Beweislasterleichte-

rung lässt sich eine rassistische Diskrimi-

nierung nur selten beweisen.

Die entsprechenden Urteile im Zivilrecht 

lassen sich deshalb an zwei Händen 

abzählen. Diese geringe Zahl steht in 

frappantem Gegensatz zu den zahlrei-

cheren Fällen von rassistischen Vorfällen 

am Arbeitsplatz und missbräuchlichen 

Kündigungen, die wir aus unserer Bera-

tungspraxis kennen. Allein dieser Gegen-

satz zeigt den Handlungsbedarf klar auf. 

Für Fälle rassistischer Diskriminierung ist 

der arbeitsrechtliche Persönlichkeits-

schutz nur schwierig heranzuziehen. 

Deutlich besser ist die Rechtslage bei Dis-

kriminierung aufgrund des Geschlechts, 

zum Beispiel bei sexistischem Mobbing, 

das im Gleichstellungsgesetz explizit 

beschrieben ist. Der Arbeitgeber ist zum 

Handeln verpflichtet, um seine Angestell-

ten zu schützen. Dies hat nicht zuletzt 

eine präventive Wirkung.

Auch auf dem Wohnungsmarkt sind Dis-

kriminierungen aufgrund von Herkunft 

und Religion empirisch belegt. Doch in 

diesem Bereich gibt es für die Betroffenen 

noch weniger rechtliche Möglichkeiten, 

sich zu wehren als auf dem Arbeitsmarkt, 

wo eine missbräuchliche Kündigung 

zumindest eingeklagt werden kann. Ver-

folgbar wäre einzig, wenn in einem Woh-

nungsinserat eine Gruppe von Menschen 

wegen ihrer Herkunft – zum Beispiel aus 

Kosovo – als potenzielle Mietende expli-

zit ausgeschlossen werden. Das könnte 

als eine Herabsetzung im Sinne der Dis-

kriminierungsstrafnorm (siehe Kasten) 

strafrechtlich verfolgt werden. Doch die 

meisten Diskriminierungen geschehen im 

privaten Raum, wogegen es keine recht-

liche Handhabe gibt.

Für die von Rassismus Betroffenen ist 

die Ausgrenzungserfahrung mit gros-

sem Stress verbunden. Wer gegen eine 

erlebte Diskriminierung ankämpfen will, 

muss möglicherweise einen jahrelan-

gen Rechtsstreit aushalten und finan-

zieren. Häufig ziehen sich Menschen 

mit Rassismuserfahrung zurück, weil sie 

das Vertrauen in den Rechtsstaat verlo-

ren haben. Dies führt zu einer Destabi-

lisierung der Gesellschaft. Kommt dazu, 

dass Menschen wegen erlebter Diskri-

minierung aus dem Arbeitsmarkt fallen 

oder tiefqualifizierte Stellen annehmen 

müssen. Wenn Menschen ihre Potenzi-

ale aufgrund einer Diskriminierung nicht 

entfalten können, schwächt dies auch die 

wirtschaftliche Entwicklung des Landes.

Grundprinzipien materialisieren

Ein Gleichbehandlungsgesetz gibt den 

Betroffenen die Möglichkeit, wirksam 

zu werden. Gegen eine erlebte Unge-

rechtigkeit etwas tun zu können, ist ein 

grundlegendes Bedürfnis aller Men-

schen. Darüber hinaus ist es ein wichti-

ges Zeichen dafür, auf welchen Grund-

prinzipien eine Gesellschaft basiert. Ich 

gehe davon aus, dass in der Schweiz ein 

Konsens besteht, dass Gleichwertigkeit 

und Menschenwürde für alle die Funda-

mente des Zusammenlebens sind. Eine 

Einführung eines Gleichbehandlungsge-

setzes bedeutet nichts anderes, als dass 

diese unbestrittenen Grundprinzipien 

materialisiert werden.

In der Bundesverfassung heisst es in 

Artikel  8: «Niemand darf diskriminiert 

werden, namentlich nicht wegen der Her-

kunft, der Rasse, des Geschlechts, des 

Alters, der Sprache, der sozialen Stellung, 

der Lebensform, der religiösen, weltan-

schaulichen oder politischen Überzeu-

gung oder wegen einer körperlichen, 

geistigen oder psychischen Behinde-

rung.»

Die Bundesverfassung bindet aber primär 

den Staat und ist nicht direkt zwischen 

Privaten anwendbar. Bei der Gleichstel-

lung von Frauen und Männern sowie der 

Gleichstellung von Menschen mit einer 

Behinderung hat der Gesetzgeber eine 

Reaktion gezeigt und entsprechende 

Gesetze erlassen. Für von Rassismus 

Betroffene fehlt ein solcher Diskriminie-

rungsschutz im Zivilrecht. 

Mit der Forderung nach einem allgemei-

nen Gleichbehandlungsgesetz geht die 

EKR einen Schritt weiter. Sie ist über-

zeugt, dass ein Wandel nur möglich ist, 

wenn alle von Diskriminierung Betrof-

fenen sich solidarisieren. Alle Menschen 

haben das Recht, gleich behandelt zu 

werden und die gleichen Chancen zu 

haben. Ein Gleichbehandlungsgesetz ist 

dafür ein wichtiges Signal. Die Erfahrun-

gen der EKR der letzten 30 Jahre zeigen, 

dass wir mit einem sektoriellen Ansatz 

nicht weiterkommen. Das lässt sich auch 

in anderen Bereichen feststellen: Auch 

das bereits bestehende Gleichstellungs-

gesetz löst nicht alle Probleme bei der 

Gleichbehandlung der Geschlechter. 

Nötig ist ein grundsätzliches Bekennt-

nis für die Gleichberechtigung, das auch 

Häufig ziehen sich 
Menschen mit 
Rassismuserfahrung 
zurück, weil sie das 
Vertrauen in den 
Rechtsstaat verloren 
haben.



84 TANGRAM 49_Dossier

Mehrfachdiskriminierungen einschliesst. 

Mit der heutigen, sektoriellen Rechtslage 

ist es sehr schwierig, gegen Mehrfach-

diskriminierungen vorzugehen – zum 

Beispiel aufgrund von Geschlecht und 

Herkunft. 

Das Gleichbehandlungsgesetz müsste für 

alle Lebensbereiche gelten: Arbeit, Woh-

nen, öffentlich angebotene Dienstleis-

tungen usw. Wichtig zu betonen ist dabei, 

dass nicht jede Ungleichbehandlung als 

Diskriminierung gilt. Eine saubere Defini-

tion von Diskriminierung in einem Gesetz 

ist deshalb nicht nur für die Betroffenen 

wichtig. Es bringt etwa auch Arbeitge-

benden mehr Rechtssicherheit, wenn sie 

sich mit Vorwürfen von Diskriminierung 

konfrontiert sehen. Zu den Kernpunkten 

eines Gleichbehandlungsgesetzes gehö-

ren weiter die Beweislasterleichterungen, 

ein Verbandsbeschwerderecht sowie die 

Kostenlosigkeit von Verfahren – ausser 

diese seien missbräuchlich.

Startschuss für breite Diskussion

Wir befinden uns erst am Anfang der Dis-

kussion. Es liegen bereits andere Vor-

schläge aus der Zivilgesellschaft auf 

dem Tisch, wie zum Beispiel derjenige 

von humanrights.ch für ein Antidiskrimi-

nierungsgesetz. Nötig ist ein Aushand-

lungsprozess, der mehrere Jahre dauern 

kann. Dies zeigt der Blick ins Ausland, wo 

ähnliche Erlasse auch nicht von einem 

Tag auf den anderen entstanden sind. 

Im EU-Raum kam der Impuls von den 

EU-Verordnungen im Bereich des Diskri-

minierungsschutzes, die in den Mitglied-

staaten einiges angestossen haben. In 

Schweden zum Beispiel brauchte es zwei 

Anläufe, die jeweils zehn Jahre dauerten, 

bis man von einem sektoriellen Ansatz 

zu einem umfassenden Anti-Diskrimi-

nierungsgesetz kam. 

Auch die Forschung zeigt, dass ein 

umfassender Ansatz, wie ihn heute etwa 

Schweden und Norwegen kennen, deutli-

che Vorteile bringt. Weitere Länder haben 

zwar alle Diskriminierungsgründe erfasst, 

diese jedoch in verschiedenen Gesetzen 

umgesetzt. Sie alle sind beim rechtlichen 

Schutz vor Diskriminierung deutlich wei-

ter als die Schweiz. Dabei geht es nicht 

nur um die gesetzlichen Grundlagen, son-

dern auch die Umsetzungsmechanismen. 

In einigen Ländern kümmern sich spezi-

fische Justizbehörden um die Fälle von 

Diskriminierung. So kennt beispielsweise 

Österreich eine Gleichstellungsanwalt-

schaft, die vor Gericht angehört wird. Es 

gibt verschiedene Mechanismen, die dazu 

führen, dass ein verbesserter Diskrimi-

nierungsschutz dann auch tatsächlich 

umgesetzt wird. 

Nicht zu unterschätzen ist auch die 

Wirkung von Gesetzen auf die Gesamt-

gesellschaft: Sie ziehen eine rote Linie 

dessen, was akzeptiert wird und was 

nicht. Am Beispiel des eidgenössischen 

Gleichstellungsgesetzes sieht man, dass 

sich Arbeitgebende mit geschlechter-

spezifischen Diskriminierung auseinan-

dersetzen müssen, weil diese durch die 

Materialisierung im Gesetz als ernsthaf-

tes Problem in der Gesellschaft wahrge-

nommen wird. Dies findet dann unmittel-

bar Eingang in Schulungen und entfaltet 

damit auch eine präventive Wirkung.

Das Manifest für ein Gleichbehandlungs-

gesetz soll der Startschuss sein für eine 

breite gesellschaftliche Auseinanderset-

zung mit dem umfassenden Schutz vor 

Diskriminierung und dem Thema Gleich-

behandlung. Es soll der Ausgangspunkt 

sein für eine grössere Solidarität zwi-

schen den von Diskriminierung Betrof-

fenen. Alle Akteure der Zivilgesellschaft 

sind aufgefordert, sich an dieser Diskus-

sion zu beteiligen.

Gesetze wirken auf die 
Gesamtgesellschaft: Sie 
ziehen eine rote Linie 
dessen, was akzeptiert 
wird und was nicht.

37	� Recht gegen rassistische Diskriminierung. 

Analyse und Empfehlungen der EKR, 2010.
38	� Der Zugang zur Justiz in Diskriminierungsfäl-

len. Schweizerisches Kompetenzzentrum für 

Menschenrechte, 2015.

Die Juristin Alma Wiecken arbeitet seit 2012  

für die EKR, seit 2019 leitet sie das Sekretariat 

der Kommission.  

 

alma.wiecken@gs-edi.admin.ch

mailto:alma.wiecken@gs-edi.admin.ch


85TANGRAM 49_Dossier

Depuis sa création en 1995, la CFR s’en-

gage pour la protection contre la discri-

mination. En 2010 déjà, elle montrait, 

dans une vaste étude39, les lacunes du 

droit en vigueur et les améliorations qu’il 

fallait adopter pour renforcer la protec-

tion contre la discrimination raciale dans 

le droit civil. En 2015, le Centre suisse 

de compétence pour les droits humains 

(CSDH) publiait une étude sur l’accès à 

la justice en cas de discrimination40 qui 

aboutissait à des conclusions similaires. 

Comme celles de la CFR, ses recomman-

dations sont restées lettre morte sur le 

plan législatif. Il manque une volonté poli-

tique claire de changer la situation. Autre-

ment dit : nous ne sommes pas beaucoup 

plus avancés qu’en 2010.

C’est la raison pour laquelle la CFR 

estime le temps venu de franchir une 

étape substantielle en faveur de la lutte 

contre la discrimination. Publié à l’occa-

sion du 30e  anniversaire de la commis-

sion, le manifeste pour une loi générale 

sur l’égalité de traitement (voir p. 94–95) 

a pour ambition de susciter un vrai débat 

de société. Si la dignité humaine est une 

valeur universelle, alors les discrimina-

tions subies contreviennent aux droits 

humains et sont intolérables.

Les droits humains – et par conséquent 

la protection contre la discrimination – 

font aujourd’hui l’objet de fortes pres-

sions. Le débat public est polarisé. Dans 

ce contexte, la CFR juge essentiel de 

prendre de la hauteur et de se poser les 

bonnes questions : Quel est le sens du 

travail de la commission ? Quelles valeurs 

fondamentales l’orientent ? Une réflexion 

approfondie sur les principes fondamen-

taux d’une société non discriminatoire 

nous conduit clairement à la conclusion 

suivante : nous avons besoin d’une loi 

générale sur l’égalité de traitement qui 

couvre toutes les formes de discrimina-

tion pour en protéger chaque personne.

Pas d’interdiction de la discrimi-

nation en droit civil

À ce jour, il manque en Suisse une 

interdiction expresse de la discrimina-

tion dans le droit civil. Il n’est nulle part 

interdit, par exemple, de discriminer une 

candidate ou un candidat à un emploi 

pour des motifs racistes. Une telle situa-

tion ne peut être portée devant les tribu-

naux que pour violation de la protection 

de la personnalité, ce qui rend son traite-

ment juridique problématique. 

De plus, le droit civil suisse ne prévoit 

aucun allègement du fardeau de la 

preuve en cas de discrimination raciale, 

contrairement au droit pénal. Les alléga-

tions doivent donc être prouvées, ce qui 

est notoirement difficile. C’est du reste 

Un signal fort pour une société 
sans discrimination
L’égalité et la dignité de toutes les personnes sont au fondement du vivre ensemble.  

Or les discriminations subies battent en brèche ces principes et déstabilisent  

la société. Une loi générale sur l’égalité de traitement, comme le réclame la CFR,  

comblerait les lacunes actuelles et renforcerait l’État de droit.

Alma Wiecken

Norme pénale contre la discrimination 

(art. 261bis CP)

L’entrée en vigueur de la norme pénale contre la discrimination raciale en 1995 

est étroitement liée à l’histoire de la Commission fédérale contre le racisme 

(CFR). Depuis lors, est punissable quiconque incite publiquement à la haine ou 

à la discrimination envers une personne ou un groupe de personnes en raison 

de leur appartenance raciale, ethnique ou religieuse, et quiconque les abaisse 

ou discrimine publiquement d’une façon qui porte atteinte à la dignité humaine. 

La norme pénale revêt une importance symbolique considérable. Elle trace une 

ligne rouge entre ce qui peut être dit en public et ce qui ne le peut pas. En 

revanche, cette disposition ne protège pas contre de nombreuses discrimina-

tions subies au quotidien et ne suffit pas à lutter contre le racisme à tous les 

niveaux. En 2020, son champ d’application a été étendu à l’orientation sexuelle. 

Mais des lacunes subsistent : l’incitation à la haine peut également toucher des 

personnes pour d’autres motifs, comme l’âge, la situation sociale ou le handicap.



86 TANGRAM 49_Dossier

pourquoi les États membres de l’UE ont 

allégé le fardeau de la preuve dans leur 

droit, afin de permettre aux victimes de 

discrimination raciale d’intenter une 

action en justice.

La Suisse ne connaît pas non plus le 

droit de recours des associations dans 

ce domaine. Si une personne intente une 

action en justice contre un employeur, 

elle ne peut le faire qu’en assumant seule 

le risque financier, même si d’autres 

employés subissent une discrimina-

tion dans la même entreprise. Il n’existe 

aucune possibilité pour une association 

de former une plainte collective.

Les consultations montrent un 

besoin d’agir

Ces lacunes juridiques génèrent de 

grandes incertitudes chez les victimes 

et témoins qui viennent poser leurs 

questions dans les centres de conseil. 

Puis-je agir contre une discrimination et 

qu’est-ce que cela implique ? Faute de 

jurisprudence en la matière, l’évaluation 

des chances d’une procédure est malai-

sée. Et sans allègement du fardeau de la 

preuve, il est rare que l’on parvienne à 

prouver une discrimination raciale.

Les jugements en droit civil se comptent 

sur les doigts des deux mains. Leur petit 

nombre n’a rien de commun avec celui 

des cas de racisme au travail et des licen-

ciements abusifs qui sont portés à notre 

connaissance dans les centres de conseil. 

À elle seule, cette disproportion indique la 

nécessité de changer le droit. En cas de 

discrimination raciale, se prévaloir de la 

protection de la personnalité prévue par 

le droit du travail est une gageure. Le 

droit est nettement plus favorable en cas 

de discrimination fondée sur le sexe, par 

exemple en cas de harcèlement sexuel, 

expressément visé par la loi sur l’égalité. 

Dans ce domaine, l’employeur est tenu 

d’agir pour protéger ses employés, ce qui 

se traduit par une prévention active.

Le marché du logement donne égale-

ment lieu à des discriminations fondées 

sur l’origine et l’appartenance religieuse, 

comme l’attestent des données empi-

riques. Pourtant, les personnes concer-

nées ont encore moins les moyens de se 

défendre que sur le marché du travail, 

où elles peuvent au moins intenter une 

action en justice en cas de licenciement 

abusif. Seule pourrait être poursuivie 

une agence immobilière dont l’annonce 

exclurait explicitement de la location un 

groupe de personnes en raison de leur 

origine – par exemple, le Kosovo. Cela 

pourrait constituer une infraction à la 

norme pénale contre la discrimination 

(voir encadré). Cependant, la plupart des 

cas de discrimination se produisent dans 

la sphère privée, raison pour laquelle il 

n’est pas possible d’agir en justice.

Pour les personnes touchées par le 

racisme, l’exclusion est source d’un 

stress important. Quiconque veut lutter 

contre la discrimination qu’il subit doit 

s’attendre à devoir mener un combat 

juridique qui peut durer des années et 

qui coûte cher. Souvent, les personnes 

victimes de racisme se renferment sur 

elles-mêmes, ayant perdu confiance 

dans l’État de droit. Cela contribue à 

la déstabilisation de la société. À cela 

s’ajoute le fait qu’en raison de la discrimi-

nation dont elles sont victimes, certaines 

personnes sont exclues du marché du 

travail ou contraintes d’accepter des 

emplois peu qualifiés. Dans ce cas, le 

développement économique du pays en 

pâtit aussi.

Concrétiser les principes fonda-

mentaux

Une loi sur l’égalité de traitement donne-

rait aux personnes concernées la possi-

bilité d’agir. Pouvoir agir contre une 

injustice subie est un besoin fondamen-

tal. Ce serait également un signal indi-

quant sur quels principes fondamentaux 

repose la société. Je pars de l’idée qu’il 

y a en Suisse consensus sur le fait que 

l’égalité et la dignité sont au fondement 

du vivre ensemble. La création d’une loi 

sur l’égalité de traitement ne signifierait 

rien d’autre que la concrétisation de ce 

principe incontesté.

L’art. 8 de la Constitution fédérale dis

pose que nul ne doit subir de discrimi-

nation du fait notamment de son origine, 

de sa race, de son sexe, de son âge, de 

sa langue, de sa situation sociale, de son 

mode de vie, de ses convictions reli-

gieuses, philosophiques ou politiques 

ni du fait d’une déficience corporelle, 

mentale ou psychique. 

La Constitution fédérale lie toutefois 

prioritairement l’État. Elle n’est pas 

directement applicable aux rapports 

entre particuliers. Le législateur a pallié 

ce problème en réglementant dans des 

lois spéciales l’égalité entre femmes et 

hommes et l’égalité entre personnes 

handicapées et non handicapées. Les 

personnes victimes de racisme, elles, ne 

bénéficient d’aucune protection contre 

la discrimination en droit civil.

En réclamant une loi générale sur l’éga-

lité de traitement, la CFR entend franchir 

une étape, convaincue que le change-

ment ne sera possible que si toutes les 

personnes victimes de discrimination se 

solidarisent. Chaque individu a le droit 

d’être traité sur un pied d’égalité et de 

bénéficier des mêmes chances que les 

autres. Une loi sur l’égalité de traitement 

enverrait un signal important en ce sens. 

Forte de son expérience acquise au cours 

de ses 30 ans d’activité, la CFR constate 

qu’une approche sectorielle ne permet 

pas d’avancer. C’est le cas dans d’autres 

domaines : par exemple, la loi sur l’égalité 

ne résout pas tous les problèmes liés à 

l’égalité de traitement entre les sexes.

Il faut en outre que l’égalité soit reconnue 

comme un principe qui s’applique aux 

cas de discrimination multiple. Actuelle-

ment, la situation juridique, morcelée en 

Souvent, les personnes 
victimes de racisme se 
renferment sur elles-
mêmes parce qu’elles 
ont perdu confiance 
dans l’État de droit.



87TANGRAM 49_Dossier

législations sectorielles, rend très difficile 

la lutte contre les discriminations combi-

nant plusieurs motifs, le sexe et l’origine 

par exemple.

La loi sur l’égalité de traitement devrait 

s’appliquer à tous les domaines : travail, 

logement, prestations destinées au 

public, etc. Cela étant, il convient de 

souligner que toute inégalité de trai-

tement ne constitue pas nécessaire-

ment une discrimination. Une défini-

tion précise de la discrimination inscrite 

dans une loi aurait toute son importance, 

et pas seulement pour les personnes 

concernées. Elle garantirait également 

une plus grande sécurité juridique aux 

employeurs confrontés à des accusa-

tions de discrimination. L’allègement du 

fardeau de la preuve, le droit de recours 

des associations et la gratuité des 

procédures (à l’exclusion des cas d’abus) 

figurent aussi parmi les éléments clés 

d’une loi sur l’égalité de traitement.

Coup d’envoi d’un large débat

Nous n’en sommes qu’au début de 

la discussion. D’autres propositions 

émanant de la société civile sont déjà 

sur la table, comme celle de human-

rights.ch en faveur d’une loi anti- 

discrimination. Une négociation s’im-

pose, qui peut prendre plusieurs années. 

C’est ce que montre l’exemple d’autres 

pays, où l’adoption de lois similaires ne 

s’est pas faite du jour au lendemain. Dans 

l’espace européen, l’impulsion est venue 

des règlements de l’UE concernant la 

protection contre la discrimination, qui 

ont donné lieu à des initiatives dans les 

États membres. En Suède, par exemple, 

il a fallu deux tentatives, chacune de dix 

ans, pour passer d’une approche secto-

rielle à une loi générale contre la discri-

mination.

La recherche montre également qu’une 

approche globale, comme il en existe 

aujourd’hui en Suède et en Norvège, 

présente des avantages considérables. 

D’autres pays ont recensé tous les 

motifs de discrimination, mais les ont 

intégrés dans différentes lois. Au final, ils 

sont tous nettement plus avancés que la 

Suisse en matière de protection contre 

la discrimination. L’enjeu ne se situe pas 

seulement dans les bases légales, mais 

aussi dans les dispositifs de mise en 

œuvre. Dans certains pays, des autorités 

judiciaires spécifiques traitent les cas de 

discrimination. L’Autriche, par exemple, 

dispose d’un bureau de l’égalité qui est 

entendu par les tribunaux. Il existe diffé-

rents mécanismes permettant de garan-

tir la mise en œuvre effective d’une meil-

leure protection contre la discrimination. 

Il ne faut pas non plus sous-estimer l’im-

pact des lois sur l’ensemble de la socié-

té : elles tracent une ligne rouge entre 

ce qui est admis et ce qui ne l’est pas. 

La loi sur l’égalité en est la preuve : si 

les employeurs doivent se pencher sur 

la question de la discrimination fondée 

sur le sexe, c’est parce que celle-ci est 

perçue comme un véritable problème de 

société, du fait de son traitement dans 

une loi. Son impact s’observe directe-

ment dans la formation et la prévention.

Le manifeste pour une loi sur l’égalité de 

traitement doit être le coup d’envoi d’un 

débat de société sur l’égalité de traite-

ment et une protection générale contre 

la discrimination, auquel tous les acteurs 

de la société civile sont invités à prendre 

part. Il doit également enclencher une 

plus grande solidarité entre les per-

sonnes victimes de discrimination.

Juriste, Alma Wiecken travaille depuis 2012 

pour la CFR, dont elle dirige le secrétariat 

depuis 2019. 

 

alma.wiecken@gs-edi.admin.ch

Les lois ont un impact sur 
l’ensemble de la société. 
Elles tracent une ligne 
rouge entre ce qui est 
admis et ce qui ne l’est 
pas.

39	� CFR, Le droit contre la discrimination raciale. 

Analyse et recommandations, Berne, 2010
40	� CSDH, Accès à la justice en cas de discrimina-

tion. Rapport de synthèse, Berne, 2015

mailto:alma.wiecken@gs-edi.admin.ch
mailto:alma.wiecken@gs-edi.admin.ch
mailto:alma.wiecken@gs-edi.admin.ch


88 TANGRAM 49_Dossier

Sin dalla sua istituzione nel 1995, la 

Commissione federale contro il razzismo 

(CFR) si impegna a favore della prote-

zione contro la discriminazione e già nel 

2010 aveva evidenziato, in un’esaustiva 

analisi41, pregi e difetti del diritto vigente 

in materia, nonché i miglioramenti neces-

sari per rafforzare la protezione contro 

la discriminazione razziale nel diritto 

civile. Nel 2015, l’allora Centro svizze-

ro di competenza per i diritti umani era 

giunto a conclusioni simili in uno studio 

sull’accesso alla giustizia in casi di discri-

minazione42. Anche le raccomandazio-

ni formulate a suo tempo non hanno 

tuttavia sortito effetti a livello legislativo 

a causa della mancanza di una chiara 

volontà politica di cambiamento. In altre 

parole: oggi non siamo molto più avanti 

rispetto al 2010. 

Secondo la CFR, è quindi giunto il 

momento di compiere progressi sostan-

ziali su questo fronte e con il Manifesto 

per una legge generale sulla parità di 

trattamento (v. pag. 96–97), pubblicato 

in occasione dei suoi 30 anni, intende 

avviare un ampio dibattito al riguardo 

nella società. La dignità umana è un valo-

re universale. Gli episodi di discriminazio-

ne violano i diritti umani e non possono 

essere tollerati.

I diritti umani e, di conseguenza, la prote-

zione contro la discriminazione sono 

attualmente molto sotto pressione e il 

dibattito sociale è caratterizzato da una 

forte polarizzazione. In questo contesto, 

per la CFR è importante guardare oltre il 

proprio naso e affrontare gli interrogativi 

fondamentali seguenti: qual è lo scopo 

del nostro lavoro? A quali valori fonda-

mentali ci ispiriamo? Se vogliamo affer-

mare fino in fondo i principi fondamentali 

di una società libera da discriminazioni, 

la risposta appare chiara: occorre una 

legge generale sulla parità di trattamen-

to, che includa e protegga da tutte le 

forme di discriminazione. 

Nel diritto civile manca un  

divieto di discriminazione

A oggi il diritto civile svizzero non vieta 

in maniera esplicita la discriminazio-

ne. Da nessuna parte viene ad esem-

pio espressamente stabilito che, nelle 

procedure di assunzione, i candidati non 

possono essere discriminati per motivi 

razziali. Attualmente è possibile inten-

tare un’azione legale contro una discri-

minazione di questo tipo unicamente 

invocando una lesione della personalità. 

In assenza di una definizione legale di 

discriminazione razziale, l’applicazione 

Un segnale importante per una 
società senza discriminazioni
L’uguaglianza e la dignità umana di tutte le persone sono i fondamenti della convi-

venza. Gli episodi di discriminazione costituiscono una violazione di questi principi 

e destabilizzano la società. Una legge generale sulla parità di trattamento, come 

chiesto dalla Commissione federale contro il razzismo, permetterebbe di colmare le 

lacune e rafforzare lo Stato di diritto.

Alma Wiecken

Norma penale contro la discriminazione 
(art. 261bis CP)

L’entrata in vigore della norma penale contro la discriminazione razziale nel 

1995 è strettamente connessa alla storia della CFR. Da allora si rende puni-

bile chiunque incita pubblicamente all’odio o alla discriminazione contro altre 

persone per la loro «razza», etnia o religione o le discredita in maniera tale da 

lederne la dignità umana. Questa norma rappresenta un segnale fondamentale, 

perché traccia una linea rossa tra ciò che si può dire in pubblico e cosa no. Non 

protegge però da molti episodi di discriminazione nella vita quotidiana e non 

basta per combattere il razzismo a qualsiasi livello. Nel 2020 la protezione è 

stata estesa all’orientamento sessuale. Rimangono comunque numerose lacu-

ne: le persone possono subire diffamazioni pubbliche anche per altri motivi (età, 

status sociale o disabilità), oltre a quello razziale. 



89TANGRAM 49_Dossier

giuridica di questo divieto risulta però 

difficile.

Il diritto civile svizzero non prevede inol-

tre un alleggerimento dell’onere della 

prova in caso di discriminazione razziale. 

A differenza di quanto accade in ambito 

penale, una discriminazione deve essere 

dimostrata, il che è notoriamente molto 

difficile. Per questo motivo, i Paesi dell’UE 

hanno introdotto alleggerimenti dell’o-

nere della prova per consentire alle vitti-

me di adire le vie legali. 

Manca infine un diritto di ricorso delle 

associazioni: una persona che intrapren-

de un’azione legale si assume un rischio 

finanziario elevato, benché magari anche 

altri dipendenti della stessa azienda siano 

oggetto di discriminazioni. Oggi, però, 

un’associazione non ha la possibilità di 

intentare una causa collettiva.

Dalla casistica dei servizi di 

consulenza emerge una necessi-

tà d’intervento

Queste lacune legislative creano incer-

tezza tra le vittime e sollevano molte 

domande riguardo alla possibilità di 

procedere legalmente contro una discri-

minazione e alle relative implicazioni. 

È a queste domande che cerchiamo di 

rispondere nel quadro della nostra atti-

vità di consulenza. In assenza di una 

giurisprudenza al riguardo, l’esito di simili 

azioni legali è tuttavia difficile da valutare, 

e senza un alleggerimento dell’onere della 

prova una discriminazione razziale può 

essere dimostrata soltanto raramente. 

Le sentenze di diritto civile in materia si 

possono contare sulle dita di due mani. 

Il loro numero esiguo è in palese contra-

sto con i frequenti episodi di discrimina-

zione razziale e licenziamenti abusivi cui 

ci troviamo di fronte nel nostro lavoro di 

consulenza. Questa situazione è la prova 

che sussiste una necessità d’intervento. 

La protezione della personalità offer-

ta dal diritto del lavoro è difficile da far 

valere in caso di discriminazione razziale. 

La situazione giuridica è molto migliore 

per le discriminazioni di genere, come il 

mobbing sessista, fattispecie descritta 

esplicitamente nella legge federale sulla 

parità dei sessi. Il datore di lavoro è tenu-

to a intervenire a tutela dei propri dipen-

denti, il che produce non da un ultimo un 

effetto preventivo.

Nel mercato dell’alloggio, le discrimina-

zioni dovute alla provenienza o alla reli-

gione risultano empiricamente attestate, 

ma in quest’ambito si contano ancora 

meno strumenti giuridici per difendersi 

che nel campo del lavoro, dove è perlo-

meno possibile impugnare un licenzia-

mento abusivo. Un’inserzione immobi-

liare è sanzionabile soltanto se esclude 

espressamente, come potenziali loca-

tari, un determinato gruppo di perso-

ne a causa della loro provenienza (ad 

es. Kosovo). Un annuncio di questo tipo 

potrebbe costituire un atto di discredi-

to ai sensi della norma penale contro la 

discriminazione (v. riquadro) e, pertan-

to, essere perseguito penalmente. La 

maggior parte delle discriminazioni 

avvengono però in contesti privati, per i 

quali non vi sono strumenti giuridici.

Per le vittime di episodi razzisti, l’espe-

rienza di esclusione comporta un forte 

stress. Chi intende difendersi da una 

discriminazione deve affrontare una 

vertenza che può durare diversi anni e 

sostenere i relativi costi. Spesso le vitti-

me di discriminazione razziale si ripiegano 

su sé stesse, perché hanno perso fiducia 

nello Stato di diritto, il che conduce a una 

destabilizzazione della società. Talvolta 

finiscono per essere escluse dal merca-

to del lavoro oppure sono costrette ad 

accettare impieghi poco qualificati. Non 

consentire a membri di una società di 

mettere a frutto le proprie potenzialità a 

causa di una discriminazione indebolisce 

anche lo sviluppo economico di un Paese.

Concretizzare i principi fonda-

mentali

Una legge sulla parità di trattamen-

to offrirebbe alle vittime la possibilità di 

(re)agire. Potersi opporre a un’ingiusti-

zia vissuta sulla propria pelle costituisce 

un’esigenza primaria di tutti gli esseri 

umani. Rappresenta inoltre un’impor-

tante cartina di tornasole dei principi 

fondamentali su cui si regge una società. 

Personalmente ritengo che in Svizzera 

l’uguaglianza e la dignità umana di tutti 

gli individui siano fondamenti indiscussi 

della convivenza civile. Introdurre una 

legge generale sulla parità di trattamento 

non significherebbe altro che concretiz-

zare tali principi condivisi.

L’articolo  8 della Costituzione federale 

recita: «Nessuno può essere discrimi-

nato, in particolare a causa dell’origi-

ne, della razza, del sesso, dell’età, della 

lingua, della posizione sociale, del modo 

di vita, delle convinzioni religiose, filosofi-

che o politiche, e di menomazioni fisiche, 

mentali o psichiche».

La Costituzione federale vincola tuttavia 

soprattutto lo Stato e non è applicabile 

direttamente ai rapporti tra privati. Per 

quanto concerne l’uguaglianza fra donna 

e uomo e le pari opportunità delle perso-

ne con disabilità, il legislatore ha dimo-

strato di voler (re)agire e ha emanato 

leggi ad hoc. Nell’ambito del diritto civi-

le non è invece prevista una protezione 

analoga per le vittime di discriminazione 

razziale. 

Con la proposta di una legge generale 

sulla parità di trattamento, la CFR si spin-

ge oltre, perché convinta che un cambia-

mento è possibile soltanto se tutte le vitti-

me di discriminazione uniscono le forze. 

Tutte le persone hanno infatti il diritto 

di essere trattate allo stesso modo e di 

avere le stesse opportunità, e una legge 

di questo tipo costituirebbe un impor-

tante segnale in tal senso. Le esperienze 

maturate dalla CFR negli ultimi 30 anni 

dimostrano che con un approccio setto-

riale non si ottengono progressi. Lo si può 

del resto constatare in altri ambiti: anche 

Spesso le vittime di 
discriminazione razziale 
si ripiegano su sé 
stesse, perché hanno 
perso fiducia nello Stato 
di diritto.



90 TANGRAM 49_Dossier

la vigente legge federale sulla parità dei 

sessi non risolve tutti i problemi in materia 

di pari trattamento tra donna e uomo. 

Occorre una professione di principio a 

favore della parità, che consideri anche le 

discriminazioni multiple (ad es. a causa del 

genere e della provenienza). Con il quadro 

legale compartimentato di cui disponiamo 

oggi, è molto difficile procedere contro 

queste forme di discriminazione. 

La legge sulla parità di trattamento 

dovrebbe applicarsi a tutti gli ambiti della 

vita: il lavoro, l’alloggio, le prestazioni 

destinate al pubblico ecc. È importante 

sottolineare, in questo contesto, che non 

tutte le disparità di trattamento costitu-

iscono una discriminazione. Definire con 

precisione in una legge che cosa s’in-

tende per «discriminazione» è dunque 

importante non soltanto per le vittime, 

ma anche per i datori di lavoro, quando 

devono far fronte ad accuse di discrimi-

nazione, poiché offre loro una maggiore 

certezza del diritto. Ulteriori elemen-

ti essenziali di una legge sulla parità di 

trattamento dovrebbero essere l’alleg-

gerimento dell’onere della prova, il diritto 

di ricorso delle associazioni e la gratuità 

dei procedimenti – a meno che le accuse 

non si rivelino prive di fondamento.

Via libera a un ampio dibattito

Siamo soltanto all’inizio del dibattito. 

La società civile ha già avanzato altre 

proposte, ad esempio la legge antidiscri-

minazione di humanrights.ch. È neces-

sario un processo di riflessione che sfoci 

in un compromesso – il che può anche 

richiedere anni. Le esperienze maturate 

all’estero dimostrano infatti che, anche 

in altri contesti, atti normativi simili non 

hanno visto la luce da un giorno all’altro. 

Nell’UE, i regolamenti in materia di prote-

zione contro la discriminazione hanno 

fornito importanti impulsi in tal senso agli 

Stati membri. In Svezia sono ad esempio 

stati necessari due tentativi, entram-

bi durati dieci anni, per passare da un 

approccio settoriale a una legge generale 

antidiscriminazione. 

Anche la ricerca dimostra che un approc-

cio ad ampio spettro, adottato tra l’altro 

in Svezia e in Norvegia, offre notevoli 

vantaggi. Altri Stati hanno invece disci-

plinato tutti i fattori di discriminazione, 

ma in leggi diverse. Tutti questi Paesi 

sono ad ogni modo molto più avanti della 

Svizzera per quanto riguarda la prote-

zione giuridica contro la discriminazione, 

non soltanto in termini di basi legali, ma 

anche di meccanismi attuativi. In alcu-

ni Paesi, i casi di discriminazione sono 

trattati da autorità giudiziarie specifiche. 

L’Austria dispone ad esempio di un Uffi-

cio di difesa civica per la parità di tratta-

mento, che viene sentito dai tribunali. Vi 

sono diversi meccanismi per assicurare 

concretamente una migliore protezione 

contro la discriminazione. 

Non va infine sottovalutato l’effetto 

delle leggi sulla società nel suo insieme: 

tracciano infatti una linea rossa tra ciò 

che è accettato e cosa non lo è. L’esem-

pio della legge federale sulla parità dei 

sessi dimostra che i datori di lavoro sono 

stati costretti ad affrontare la discrimi-

nazione di genere da quando questa, 

iscritta nella legge, viene considerata un 

serio problema sociale. Di conseguenza 

sono organizzate formazioni in materia, 

che a loro volta producono un effetto 

preventivo.

Il Manifesto per una legge generale sulla 

parità di trattamento intende dare il via 

a una riflessione sociale di ampio respi-

ro sulla protezione generale contro la 

discriminazione e sulla parità di tratta-

mento; dovrà inoltre servire da punto di 

partenza per una maggiore solidarietà 

tra le vittime di discriminazione. Tutti gli 

attori della società civile sono invitati a 

partecipare a questo dibattito.

La giurista Alma Wiecken lavora per la CFR dal 

2012 e dal 2019 ne dirige la segreteria.  

 

alma.wiecken@gs-edi.admin.ch

41	� Tutela giuridica dalla discriminazione 

razziale. Analisi e raccomandazioni della CFR 

(2010). Sintesi in italiano. Versione integrale 

disponibile in tedesco.
42	� Der Zugang zur Justiz in Diskriminierungsfäl-

len. Centro svizzero di competenza per i diritti 

umani (2015).

Non va sottovalutato 
l’effetto delle leggi sulla 
società nel suo insieme: 
tracciano infatti una 
linea rossa tra ciò che è 
accettato e cosa non lo è.



Manifest für ein allgemeines  
Gleichbehandlungsgesetz

Manifeste pour une loi générale  
sur l’égalité de traitement en Suisse

Manifesto per una legge generale  
sulla parità di trattamento in Svizzera

Jahre EKR
ans CFR
anni CFR

30 Jahre engagiert gegen Rassismus: feiern, verstehen, weiterkommen
30 an d’engagement contre le racisme : célébrons, comprenons, avançons
30 anni di impegno contro il razzismo: celebrare, comprendere, andare avanti



Seit 1995 engagiert sich die EKR kontinuierlich 
gegen Rassismus in der Schweiz. Dabei hat 
sie immer wieder auf den unzureichenden 
Diskriminierungsschutz hingewiesen und 
Verbesserungen gefordert. Heute ist klar : Es 
braucht einen substanziellen Fortschritt, um 
Diskriminierung nachhaltig zu bekämpfen und 
das in der Bundesverfassung verankerte Gleich-
behandlungsgebot für alle Menschen in der 
Schweiz zu garantieren. 

Zum 30-jährigen Bestehen setzt die EKR ein 
klares Zeichen gegen Diskriminierung und für 
Gleichbehandlung: Wir fordern ein umfassen-
des Gleichbehandlungsgesetz, welches alle 
Formen von Diskriminierung einschliesst und 
davor schützt. Diskriminierung verletzt die Men-
schenwürde und darf nicht länger hingenom-
men werden.

Menschenwürde und Gleichbehandlung 
sind die Grundpfeiler unserer Gesell-
schaft. Eine freiheitliche Demokratie wie die 
Schweiz basiert auf der Überzeugung, dass 
jeder Mensch Anspruch auf Anerkennung, 
Respekt und Fairness hat – unabhängig von 
Merkmalen wie Herkunft, Geschlecht, sexueller 
Orientierung, religiöser Zugehörigkeit oder 
Behinderung. Diskriminierung ist nicht nur 
eine individuelle Ungerechtigkeit, sondern ein 
Angriff auf die fundamentalen Werte unserer 
Gesellschaft. Sie untergräbt das Vertrauen in 
die demokratischen Institutionen, zerstört den 
sozialen Zusammenhalt und hindert uns als Ge-
sellschaft daran, unser volles Potenzial zu ent-
falten. Es ist Zeit zu handeln !

Alle Menschen in der Schweiz 
sollen die gleichen Rechte und 
Chancen haben. Ein umfassendes 
Gleichbehandlungsgesetz sorgt  
für Rechtssicherheit, stärkt die ge-
sellschaftliche Teilhabe und den 
sozialen Zusammenhalt.

Manifest für ein allgemeines  
Gleichbehandlungsgesetz

92 TANGRAM 49



TANGRAM 49 93

Die Zeit ist reif für diesen Schritt ! 
Mit der Einführung eines wirksamen Gleichbehandlungsgesetzes kann die Schweiz  
sicherstellen, dass sie ihren ethischen Standards gerecht wird und alle Menschen vor  
Diskriminierung schützt. Gerade in Zeiten, in denen grundlegende menschenrechtliche  
Errungenschaften in Frage gestellt werden, ist dies ein notwendiger Schritt, um die  
Menschenwürde zu wahren, die Chancengerechtigkeit zu fördern und den sozialen  
Zusammenhalt in unserem Land zu stärken.

Bern, 4. Juni 2025

Ein Gleichbehandlungsgesetz schliesst die Lücken  
im rechtlichen Schutz vor Diskriminierung. 
Insbesondere der Schutz vor rassistischer Diskriminierung ist in der Schweiz unzureichend. 
2024 gaben 17 Prozent der Wohnbevölkerung an, in den letzten fünf Jahren rassistische 
Diskriminierung erlebt zu haben – etwa am Arbeitsplatz, auf dem Wohnungsmarkt oder in 
alltäglichen Lebenssituationen. Um dagegen anzukämpfen,  
fehlen nach wie vor die nötigen rechtlichen Werkzeuge. Die Diskriminierungsstrafnorm 
(Art. 261bis StGB) bezieht sich auf Hassrede und herabwürdigende Handlungen im öffentli-
chen Raum und reicht bei weitem nicht aus, um Rassismus und Diskriminierung auf breiter 
Ebene wirkungsvoll zu bekämpfen. 

Ein Gleichbehandlungsgesetz beseitigt die nicht zu rechtfertigende  
rechtliche Hierarchisierung von Benachteiligungserfahrungen. 
Heute sind die Gleichstellung von Frauen und Männern sowie von Menschen mit  
Behinderungen gesetzlich verankert. Doch in anderen Bereichen fehlt ein klarer und expliziter 
Diskriminierungsschutz. Besonders deutlich wird dies bei rassistischer Diskriminierung, bei der 
Benachteiligung von LGBTIQ+ Personen oder der Diskriminierung von Menschen aufgrund 
ihrer Herkunft oder ihrem sozialen Status. Diese Ungleichbehandlung widerspricht den Prinzi-
pien der Menschenrechte, die in ihrer universellen Gültigkeit für alle Menschen gleichermas-
sen Anwendung finden müssen.

Ein Gleichbehandlungsgesetz schützt uns  
alle vor Benachteiligung und Ausgrenzung. 
Diskriminierung kann alle Menschen zu jeder Zeit treffen. In einer vielfältigen und dynami-
schen Gesellschaft sind alle dem Risiko ausgesetzt, aufgrund von Merkmalen wie Herkunft, 
religiöser Zugehörigkeit, Geschlecht, Alter, sexueller Orientierung oder Behinderung diskri-
miniert zu werden. Diskriminierung, in welcher Form auch immer, untergräbt das Vertrau-
en in staatliche Institutionen und in die soziale Gerechtigkeit. Menschen, die regelmässig 
benachteiligt werden, sind in ihrer Lebensqualität und ihrer Teilhabe am öffentlichen Leben 
eingeschränkt. Die Folgen sind weitreichend und schädlich.

Ein Gleichbehandlungsgesetz begünstigt  
die Produktivität und Innovationskraft. 
Diskriminierung verursacht erhebliche wirtschaftliche und soziale Kosten. Wenn Menschen 
aufgrund ihrer Herkunft, ihres Geschlechts oder anderer Merkmale benachteiligt werden, 
können sie ihr Potenzial nicht vollständig entfalten. Dies bremst die Produktivität und 
hemmt die Innovationskraft einer Gesellschaft. Diskriminierung und Ausgrenzung machen 
krank und belasten das Gesundheitssystem sowie die sozialen Strukturen.



Depuis 1995, la CFR s’engage sans relâche 
contre le racisme en Suisse. Elle n’a cessé de 
mettre en évidence les lacunes de la protec-
tion contre les discriminations, appelant à des 
améliorations concrètes. Aujourd’hui, il est 
clair qu’il faut franchir une étape décisive pour 
lutter efficacement contre les discriminations et 
garantir l’égalité de traitement, telle qu’ins-
crite dans la Constitution fédérale pour toutes 
les personnes en Suisse.

À l’occasion de son trentième anniversaire, la 
CFR envoie un message fort : nous demandons 
une loi générale sur l’égalité de traitement, 
couvrant toutes les formes de discrimination 
et garantissant la protection des personnes 
concernées. Les discriminations portent atteinte 
à la dignité humaine et ne peuvent plus être 
tolérées. 

La dignité humaine et l’égalité de traite-
ment sont les fondements de notre société. 
Démocratie libérale, la Suisse s’est construite sur 
la conviction que chaque personne a droit à la 
reconnaissance, au respect et à l’équité, quels 
que soient son origine, son sexe, son orienta-
tion sexuelle, sa religion, un éventuel handicap 
ou toute autre caractéristique personnelle. 
Discriminer, ce n’est pas seulement traiter injus-
tement une personne, c’est attaquer les valeurs 
fondamentales de notre société. C’est miner la 
confiance dans nos institutions démocratiques, 
détruire la cohésion sociale et nous empêcher, 
en tant que société, de déployer tout notre 
potentiel. Il est temps d’agir !

En Suisse, chaque personne doit 
bénéficier des mêmes droits et 
avoir les mêmes chances. Une loi 
générale sur l’égalité de traite-
ment garantit la sécurité du droit, 
renforce la participation à la  
vie de la société et la cohésion 
sociale du pays. 

Manifeste pour une loi générale sur 
l’égalité de traitement en Suisse

94 TANGRAM 49



Le moment est venu d’agir !
En se dotant d’une loi efficace sur l’égalité de traitement, la Suisse sera à la hauteur des normes 
éthiques qu’elle défend et garantira une protection contre les discriminations à l’ensemble de sa 
population. À l’heure où certaines avancées fondamentales en matière de droits humains sont re
mises en question, il est plus que jamais nécessaire de préserver la dignité, de promouvoir l’égalité 
des chances et de renforcer la cohésion sociale dans notre pays.

Berne, le 4 juin 2025

Une loi sur l’égalité de traitement permettra de combler les lacunes  
existantes en matière de protection juridique. 
La protection actuelle est particulièrement insuffisante face à la discrimination raciale. En 
2024, 17 % de la population déclarait avoir été victime de discrimination raciale au cours 
des cinq dernières années – que ce soit au travail, dans l’accès au logement ou dans la vie 
quotidienne. Or les instruments juridiques appropriés pour lutter contre ce phénomène font 
toujours défaut. La norme pénale anti-discrimination (art. 261bis CP), centrée sur les discours de 
haine et les actes dénigrants dans l’espace public, est largement insuffisante pour combattre 
efficacement et à grande échelle le racisme et la discrimination.

Une loi sur l’égalité de traitement mettra fin à une forme de  
hiérarchisation juridique des discriminations.
L’égalité entre femmes et hommes, tout comme celle entre personnes avec et sans handi-
cap, est inscrite dans la loi. En revanche, dans d’autres domaines – notamment en ce qui 
concerne les discriminations raciales, celles à l’égard des personnes LGBTIQ+, ou celles liées 
à l’origine ou au statut social – il manque une base légale claire et explicite. Cette inégalité 
de traitement va à l’encontre des principes des droits humains, qui, dans leur universalité, 
devraient s’appliquer à toutes et tous, sans distinction.

Une loi sur l’égalité de traitement nous protégera  
toutes et tous contre les discriminations et l’exclusion.  
Toute personne peut être confrontée à la discrimination au cours de sa vie. Dans une société 
diverse et en constante évolution, le risque de subir des discriminations fondées notamment 
sur l’origine, l’appartenance religieuse, le sexe, l’âge, l’orientation sexuelle ou un handicap 
est bien réel. Ces discriminations affaiblissent la confiance dans les institutions étatiques et 
dans la justice sociale. Les personnes confrontées à la discrimination voient leur qualité de 
vie se détériorer et leur participation à la vie en société diminuer. Les conséquences sont 
vastes et néfastes.

Une loi sur l’égalité de traitement favorisera  
la productivité et l’innovation. 
Le coût économique et social des discriminations est considérable. Les personnes discriminées 
en raison de leurs origines, de leur sexe ou d’autres caractéristiques ne peuvent déployer 
tout leur potentiel, ce qui limite la productivité et freine la capacité à innover de la société. 
Enfin, l’exclusion et les discriminations ne sont pas sans effet sur la santé et pèsent tant sur 
le système de santé que sur les structures sociales. 

TANGRAM 49 95



È dal 1995 che la CFR si impegna conti
nuamente contro il razzismo in Svizzera. 
In questi trent’anni di attività, non ha mai 
smesso di ripetere che la protezione contro la 
discriminazione è insufficiente e di chiedere mi-
glioramenti. Oggi è chiaro che, per combattere 
in modo duraturo questo problema e garantire 
il principio della parità di trattamento di tutte 
le persone in Svizzera sancito dalla Costituzione 
federale, sono necessari progressi sostanziali. 

In occasione del suo trentesimo anniversario, 
la CFR lancia perciò un segnale chiaro contro 
la discriminazione: chiediamo l’introduzione di 
una legge generale sulla parità di tratta-
mento che preveda una protezione contro 
tutte le forme di discriminazione. La discrimi-
nazione viola la dignità umana e non va più 
tollerata.

La dignità umana e la parità di trattamento 
sono i pilastri fondamentali della nostra 
società. Una democrazia liberale come la no-
stra si basa sulla convinzione che ogni persona 
ha diritto al riconoscimento, al rispetto e a un 
trattamento equo, indipendentemente dall’o-
rigine, dal sesso, dall’orientamento sessuale, 
dall’appartenenza religiosa, dalla disabilità o 
da qualsiasi altra caratteristica personale. La di-
scriminazione non è soltanto un’ingiustizia che 
colpisce il singolo individuo, ma un attacco ai 
valori fondamentali dell’intera società. Mina la 
fiducia nelle istituzioni democratiche, distrugge 
la coesione sociale e impedisce alla società di 
realizzare appieno il proprio potenziale. È ora 
di agire !

Tutte le persone in Svizzera  
devono avere gli stessi diritti e le 
stesse opportunità. Una legge 
generale sulla parità di tratta-
mento garantisce la certezza del 
diritto e rafforza la partecipazione 
e la coesione sociale nel nostro 
Paese.

Manifesto per una legge generale sulla 
parità di trattamento in Svizzera

96 TANGRAM 49



97TANGRAM 49

I tempi sono maturi per compiere questo passo!
Dotandosi di una legge efficace sulla parità di trattamento, la Svizzera può garantire il  
rispetto dei propri standard etici e proteggere tutte le persone dalla discriminazione.  
Soprattutto in tempi in cui diritti umani fondamentali duramente conquistati sono messi  
in discussione, si tratta di un passo necessario per preservare la dignità umana, promuovere  
le pari opportunità e rafforzare la coesione sociale nel nostro Paese.

Berna, 4 giugno 2025

Una legge sulla parità di trattamento colma le lacune nella  
protezione giuridica contro la discriminazione. 
In Svizzera, la protezione contro la discriminazione razziale non è sufficiente: nel 2024, ad 
esempio, il 17 per cento della popolazione residente ha dichiarato di avere subito discrimi-
nazioni razziali negli ultimi cinque anni, ad esempio sul posto di lavoro, nella ricerca di un 
alloggio o nella vita quotidiana. Per combattere questo fenomeno mancano tuttora gli stru-
menti giuridici necessari. La norma penale antidiscriminazione (art. 261bis CP) è incentrata 
sui discorsi d’odio e gli atti denigratori commessi nello spazio pubblico e non è assoluta-
mente sufficiente per combattere in modo efficace il razzismo e la discriminazione su larga 
scala.

Una legge sulla parità di trattamento elimina la gerarchizzazione  
giuridica, ingiustificabile, delle esperienze di discriminazione. 
l’uguaglianza tra donne e uomini e le pari opportunità delle persone con disabilità sono 
sancite per legge. In altri ambiti, tuttavia, manca una protezione chiara ed esplicita contro 
la discriminazione – una lacuna che emerge con particolare evidenza, ad esempio, nei casi 
di razzismo, negli svantaggi subiti dalle persone LGBTIQ+ o nella discriminazione a causa 
dell’origine o dello status sociale. Queste disparità di trattamento violano i principi dei diritti 
umani che, nella loro validità universale, devono applicarsi in misura uguale a tutte le perso-
ne. 

Una legge sulla parità di trattamento ci protegge  
tutte e tutti dalla discriminazione e dall’esclusione. 
La discriminazione può colpire chiunque in qualsiasi momento. In una società pluralista e 
dinamica, tutte le persone sono esposte al rischio di essere discriminate a causa di caratte-
ristiche quali l’origine, l’appartenenza religiosa, il sesso, l’età, l’orientamento sessuale o la 
disabilità. In qualsiasi forma, la discriminazione mina la fiducia nelle istituzioni statali e nella 
giustizia sociale. Le persone regolarmente vittima di svantaggi sono limitate nella loro quali-
tà di vita e nella loro partecipazione alla vita pubblica – con conseguenze di ampia portata e 
dannose.

Una legge sulla parità di trattamento  
favorisce la produttività e l’innovazione. 
La discriminazione genera notevoli costi economici e sociali. Quando sono discriminate a 
causa dell’origine, del sesso o di altre caratteristiche, le persone non possono realizzare 
appieno il loro potenziale, il che frena la produttività e inibisce la capacità innovativa della 
società. La discriminazione e l’esclusione hanno effetti negativi sulla salute di chi ne è vitti-
ma e gravano così sul sistema sanitario e sulle strutture sociali.  





99TANGRAM 49_Dossier

Im März 2007 reichte der damalige  

St. Galler Nationalrat Paul Rechsteiner 

(SP) eine parlamentarische Initiative ein, 

mit der er ein Gleichbehandlungsgesetz 

forderte. Der Vorstoss wurde in der vor-

beratenden Kommission für Rechtsfra-

gen mit 14 zu 8 Stimmen abgelehnt und 

hatte auch im Nationalrat keine Chance 

(117 Nein gegen 55 Ja). Die dagegen vor-

getragenen Argumente sind kurz zusam-

mengefasst: Es gebe bereits gesetzliche 

Grundlagen, das geforderte Gesetz würde 

lediglich Symbolfunktion haben bzw. nur 

der Prävention dienen. Zudem würde mit 

einem Ausbau des Rechts der Grundsatz 

der Vertragsfreiheit geschwächt. 

Gut drei Jahre später lancierte der Ver-

ein humanrights.ch im Sommer 2010 eine 

Konsultationsreihe für ein Projekt, das 

sich für einen umfassenden und gerech-

ten Schutz vor Diskriminierung einsetzt. 

Die zivilgesellschaftlichen Stimmen waren 

sich darin einig, dass die aktuelle Rechts-

lage unvollständig und ungenügend ist. 

Differenzen gab es allerdings in der Beur-

teilung, ob ein solches Projekt politisch 

hilfreich ist. Befürchtet wurde insbeson-

dere, dass ein Ausbau der rechtlichen 

Grundlagen nicht mit einem Ausbau der 

zu ihrer Umsetzung erforderlichen Mit-

tel einhergeht – sondern das Gegenteil 

bewirkt: Bestehende Fortschritte etwa 

in der Gleichstellung der Frauen könnten 

noch mehr unter Druck geraten als sie es 

schon sind. Zudem seien die Probleme zu 

unterschiedlich, um sie unter einen Hut 

zu bringen. In der Diskussion wurde rasch 

klar, dass die Mitglieder der Arbeitsgruppe 

vor allem ihre eigenen Ziele vorwärtsbrin-

gen wollen – zum Beispiel die Umsetzung 

des Behindertengleichstellungsgesetzes 

oder der Einsatz für die Rechte von Trans-

personen oder Schwulen und Lesben. 

Das zivilgesellschaftliche Projekt wurde 

2012 aufgrund der fehlenden gemeinsa-

men Stossrichtung ad acta gelegt. Dar-

aufhin initiierte humanrights.ch über den 

damaligen Nationalrat Martin Naef ein 

Postulat. Darin wurde der Bundesrat auf-

gefordert, einen Bericht vorzulegen, der 

die Potenziale des geltenden Bundes-

rechts zum Schutz vor Diskriminierung 

aufzeigen soll. Beauftragt wurde das 

damalige schweizerische Kompetenz-

zentrum für Menschenrechte (SKMR), 

das 2015 dazu eine gross angelegte 

Studie veröffentlichte. Das SKMR ver-

zichtet explizit auf die Empfehlung für 

die Schaffung eines allgemeinen Antidis-

kriminierungsgesetzes, das alle Diskrimi-

nierungsbereiche zusammenbringen und 

die bestehende Spezialgesetzgebung 

ersetzen würde. Dies mit der folgenden 

Begründung: «Die vorliegende Studie 

zeigt deutlich die stark unterschiedliche 

Lagerung der Problematik in den ver-

schiedenen Diskriminierungsbereichen 

und legt damit nahe, dass es schwierig 

sein dürfte, übergreifende Normen zu 

schaffen, welche allen Bereichen gerecht 

werden.»

Neuer Anlauf auf breiter Basis

Damit wurde der politischen Forderung 

nach einem Antidiskriminierungsgesetz 

erneut eine Absage erteilt, dieses Mal 

wissenschaftlich akkreditiert. In einem 

Beitrag 2016 kritisierte ich diese Schluss-

folgerung und machte mit Verweis auf 

ausländische Erfahrungen wie zum Bei-

spiel dem britischen Equality Act 2010 

deutlich, «dass ein spezialgesetzlicher 

Diskriminierungsschutz und ein allge-

meines Antidiskriminierungsgesetz ein-

ander nicht ausschliessen, sondern eine 

fruchtbare Ergänzung bedeuten kön-

nen». Auch den Autorinnen und Autoren 

der SKMR-Studie selbst war offenbar 

nicht so recht wohl bei ihrer defensi-

ven Haltung. In der Folge zeigte sich das 

SKMR nur kurze Zeit später dazu bereit, 

gemeinsam mit der NGO-Plattform Men-

schenrechte Schweiz einen erneuten 

Versuch für einen breiten Ausbau des 

Antidiskriminierungsrechts zu unterstüt-

zen. Schliesslich fanden in den Jahren 

2020 und 2021 zwei Tagungen zur inhalt-

lichen, strategischen und methodischen 

Stärkung des Diskriminierungsschutzes 

in der Schweiz statt. Daraufhin gründete 

die NGO-Plattform die Arbeitsgruppe 

Diskriminierungsschutz.

MEINUNG

Die Zeit ist reif für ein Anti
diskriminierungsgesetz
Vor bald 20 Jahren wurde auf politischer Ebene erstmals der Vorschlag für ein  

allgemeines Gleichbehandlungsgesetz in der Schweiz lanciert. Nun ist der Moment 

gekommen, beim Schutz vor Diskriminierung einen wichtigen Schritt vorwärts

zumachen.

Tarek Naguib



100 TANGRAM 49_Dossier

Im Zuge der Arbeiten der Arbeitsgruppe 

kam es nun erstmals in der Schweiz zur 

Forderung eines umfassenden Schutzes 

vor Diskriminierung: Im Februar 2025 

legte humanrights.ch einen konkreten 

Entwurf für einen Rahmengesetz zur 

Bekämpfung von Diskriminierung vor, 

der sich auf die Grundlagen rechtssozio-

logischer Erkenntnisse aus dem In- und 

Ausland stützt. «Es soll individuelle, ins-

titutionelle und strukturelle Diskriminie-

rung verhindern, verringern und besei-

tigen. Zudem bildet es den Rahmen für 

weiterführende gesetzliche Regelungen 

und administrative Massnahmen, welche 

das Diskriminierungsverbot mit Blick auf 

alle betroffenen Gruppen, Lebensberei-

che und Probleme konkretisieren», hält 

humanrights.ch fest. Gestützt wird die 

Forderung auch durch das Manifest für 

ein allgemeines Gleichbehandlungsge-

setz der Eidgenössischen Kommission 

gegen Rassismus (EKR), das im Juni 2025 

veröffentlicht wurde.

Das Manifest orientiert sich an einer von 

der EKR in Auftrag gegebene Studie (Pärli/

Naguib 2025), die zu folgendem Schluss 

kommt: «Mit einem umfassenden Anti-

diskriminierungs- oder Gleichbehand-

lungsgesetz, das neben rassistischer 

auch andere Diskriminierungen erfasst, 

werden im Vergleich zu einem Spezial-

gesetz, welches lediglich rassistische 

Diskriminierungen erfasst, Massnahmen 

eingeführt, mit denen strukturelle Diskri-

minierungen von Menschen mit Migrati-

onsgeschichte, Schwarze Menschen und 

People of Color auf umfassende Weise 

bekämpft werden. Ausserdem würde mit 

einer breiten Lösung den Forderungen 

internationaler Menschenrechtsüberwa-

Elemente eines umfassenden rechtlichen Diskriminierungsschutzes 

Regelungen zur Tragweite des Schutzes vor Diskriminierung: 

•	 �rechtliche und tatsächliche Verwirklichung der Gleichbehandlung und Bekämpfung von Diskriminierung;

•	 �Definition von Diskriminierung und Gleichbehandlung;

•	 �erfasste Lebensbereiche (insbesondere Arbeits- und Mietverhältnisse);

•	 �Verhältnis des Gesetzes zum kantonalen und kommunalen Recht;

•	 �Formen von Diskriminierung, Rechtfertigung von Ungleichbehandlungen.

Effektive Regeln zu Rechtsschutz und Sanktionierung: 

•	 Rechtsansprüche;

•	 Verbandsklagerecht; 

•	 Beweiserleichterung;

•	 �einem Gerichtsverfahren vorgeschaltete Schlichtungs- und allenfalls auch Mediationsverfahren; 

•	 �Reduktion der Kostenrisiken (z. B. Unentgeltlichkeit des Verfahrens); 

•	 �Anspruch auf unentgeltliche juristische und psychosoziale Beratung.

Regelungen zum Abbau struktureller und institutioneller Diskriminierung:

•	 �Verpflichtung des Staates sicherzustellen, dass Entscheide von Regierung und Parlament Diskriminierung verhindern, ver-

ringern und beseitigen;

•	 �Verpflichtung von privatrechtlichen Organisationen mit Mehrheitsbeteiligung der öffentlichen Hand, über ihre Massnahmen 

zur Bekämpfung von Diskriminierung Bericht zu erstatten; 

•	 �spezifische Regelungen zu neuen Herausforderungen (z. B. Prävention von algorithmischer Diskriminierung);

•	 �Verankerung eines Anspruchs auf unentgeltliche oder kostengünstige Überprüfung von Abläufen und Prozessen für Unter-

nehmen bis zu einer gewissen Grösse.

Institutionelle Vorkehrungen zur Durchsetzung des Diskriminierungsverbots: 

•	 �Fachstellen mit dem Auftrag, zu informieren, zu sensibilisieren, Programme zu entwickeln, Projekte zu fördern, Analysen und 

Untersuchungen vorzunehmen sowie Akteure zu koordinieren; 

•	 �unabhängige staatliche Gremien (wie z. B. eidgenössische Kommissionen), welche gesellschaftlich verbreitete und neue For-

men von Diskriminierung analysieren und Empfehlungen abgeben; 

•	 �unabhängiges Monitoring von Diskriminierung und Gegenmassnahmen (etwa als Auftrag an eine nationale Menschenrechts-

institution);

•	 �Anlaufstellen für Ratsuchende (wie z. B. eine Ombudsstelle oder ein staatlich finanziertes Netzwerk von privaten Beratungs-

stellen). 



chungsorganen eines gerechten rechtli-

chen Diskriminierungsschutzes, der auch 

Menschen schützt, die zwar nicht rassis-

tischer, aber anderen Diskriminierungen 

ausgesetzt sind, Rechnung getragen».

Vision einer gerechten Gesell-

schaft

Neben rechtspraktischen Argumenten 

wie Transparenz und Effektivität (siehe 

Kasten) sprechen vor allem auch gesamt-

gesellschaftliche Gründe für ein solches 

Gesetz. Der Druck auf das Fundament 

rechtsstaatlicher Errungenschaften ist 

enorm gestiegen. Die Forderung nach 

einem umfassenden Antidiskriminie-

rungsgesetz eröffnet die Möglichkeit, 

diesem Druck ein zukunftsgerichtetes 

Bild einer gerechten und demokratischen 

Gesellschaft entgegenzusetzen. «Es bie-

tet die Chance, voneinander zu lernen 

und die Aufmerksamkeit im politischen 

Diskurs zu erhöhen», wie humanrights.ch 

schreibt. Auch wird der Weg geebnet und 

die Bereitschaft gefördert, sich gegen 

Diskriminierung zu wehren. Organisatio-

nen erhalten die Möglichkeit, strategische 

Prozesse und Rechtsverfahren zu führen, 

um grundsätzliche Veränderungen anzu-

stossen und systemische Diskriminierun-

gen abzubauen. 

Ein Rahmengesetz verpflichtet Behörden 

und Verantwortliche, die Vorgaben inner-

halb der eigenen Organisation umzuset-

zen, das Prinzip der Nichtdiskriminierung 

ernster zu nehmen und sich stärker für 

Präventions- und Beratungsmassnah-

men einzusetzen. Schliesslich ermöglicht 

ein umfassender Ansatz, gruppenüber-

greifende Probleme wie mehrdimensio-

nale Diskriminierungen, Diskriminierung 

durch Künstliche Intelligenz sowie neue 

Phänomene gezielt zu erfassen und 

anzugehen.

Tarek Naguib ist Jurist und Experte für Anti-

diskriminierungsrecht. Er koordiniert die 

NGO-Plattform Menschenrechte Schweiz und 

ist Leiter des Bereichs Beratung der isa – 

Fachstelle Migration.  

 

tarek.naguib@gmail.com

BIBLIOGRAFIE

Schweizerisches Kompetenzzentrum für 

Menschenrechte. Der Zugang zur Justiz in 

Diskriminierungsfällen, 2015.

Pärli, Kurt/Naguib Tarek. Schutz vor rassisti-

scher Diskriminierung im Privatrecht – Analyse 

und Lösungsvorschläge, 2025.

LINKS

https://www.humanrights.ch/de/ipf/

menschenrechte/diskriminierung/ 

gastkommentar-tarek-naguib

https://www.humanrights.ch/de/ipf/

menschenrechte/diskriminierung/antidiskri-

minierungsgesetz/ 

Der Druck auf 
das Fundament 
rechtsstaatlicher 
Errungenschaften ist 
enorm gestiegen.

->
À pays neutre, questions neutres. 

Ceux qui connaissent ce pays 

savent bien se couvrir.

Domande neutrali per un Paese neutrale: 

chi lo conosce, fa bene 

a non farsi trovare impreparato. 

https://www.humanrights.ch/de/ipf/menschenrechte/diskriminierung/gastkommentar-tarek-naguib
https://www.humanrights.ch/de/ipf/menschenrechte/diskriminierung/gastkommentar-tarek-naguib
https://www.humanrights.ch/de/ipf/menschenrechte/diskriminierung/gastkommentar-tarek-naguib
https://www.humanrights.ch/de/ipf/menschenrechte/diskriminierung/antidiskriminierungsgesetz/
https://www.humanrights.ch/de/ipf/menschenrechte/diskriminierung/antidiskriminierungsgesetz/
https://www.humanrights.ch/de/ipf/menschenrechte/diskriminierung/antidiskriminierungsgesetz/


Ganz neutrale Fragen an ein neutrales Land
wer dieses Land kennt 
zieht sich tatsächlich warm an



103TANGRAM 49_Dossier

En mars  2007, le conseiller natio-

nal saint-gallois Paul Rechsteiner (PS) 

dépose une initiative parlementaire 

demandant la création d’une loi sur 

l’égalité de traitement. Après examen 

préalable, la Commission des affaires 

juridiques propose, par 14 voix contre 8, 

de ne pas donner suite à l’initiative. Le 

Conseil national suit sa recommandation, 

rejetant l’initiative à une large majori-

té (117 voix contre 55). Les arguments 

avancés à l’époque tiennent en quelques 

lignes : les opposants considèrent que 

le cadre légal existant suffit et que la loi 

proposée n’aura qu’une portée symbo-

lique, utile tout au plus pour renforcer 

les efforts de prévention. À leurs yeux, 

un élargissement du cadre juridique 

risque en outre de restreindre la liberté 

contractuelle. 

Trois ans plus tard, à l’été 2010, l’asso-

ciation humanrights.ch lance une série 

de consultations sur un projet visant 

à garantir une protection complète et 

équitable contre la discrimination. Si 

les acteurs de la société civile s’ac-

cordent sur le fait que le cadre juridique 

en vigueur est incomplet et insuffi-

sant, certains expriment des réserves 

quant à l’efficacité d’un tel projet sur 

le plan politique. Ils redoutent notam-

ment que l’élargissement de l’assise 

légale, loin d’entraîner une augmenta-

tion des ressources pour leur mise en 

œuvre, accentue en fait la pression sur 

certaines avancées sociales comme 

l’égalité entre femmes et hommes. Par 

ailleurs, la volonté d’englober des discri-

minations aussi différentes les unes des 

autres dans un seul projet semble irréa-

liste. Les discussions montrent en outre 

que les membres du groupe de travail 

sont avant tout animés par la volonté de 

faire avancer leurs causes respectives – 

qu’il s’agisse, par exemple, de la mise 

en œuvre de la loi sur l’égalité pour les 

personnes handicapées ou de la défense 

des droits des personnes transgenres, 

gays ou lesbiennes.

Faute de consensus sur l’orientation à 

adopter, le projet porté par la société 

civile est abandonné en 2012. human-

rights.ch initie alors un postulat, dépo-

sé par le conseiller national Martin Naef. 

Celui-ci demande au Conseil fédéral de 

présenter un rapport sur le potentiel 

que présente le droit fédéral actuel en 

matière de protection contre la discrimi-

nation. Le Centre suisse de compétence 

pour les droits humains (CSDH), qui se voit 

confier cette tâche, publie une étude de 

fond en 2015. Il y renonce explicitement à 

recommander la création d’une loi géné-

rale anti-discrimination qui regroupe-

rait tous les aspects de la discrimination 

et remplacerait les normes spécifiques 

existantes : « Notre étude montre clai-

rement que ces domaines présentent 

des problématiques fort différentes et 

qu’il pourrait être difficile de concevoir 

des normes transversales qui tiendraient 

correctement compte de chacun d’entre 

eux. »

Nouvelle tentative à grande 

échelle

Ainsi, la revendication politique en faveur 

d’une loi anti-discrimination essuie un 

nouveau revers – avis scientifique à l’ap-

pui cette fois. Dans un article publié en 

2016, je remets en question cette conclu-

sion en soulignant, à l’aide d’exemples 

observés dans d’autres pays tels que 

le  Equality Act 2010  du Royaume-Uni, 

que l’existence de lois ciblant des actes 

discriminatoires spécifiques n’exclut 

nullement l’adoption d’une loi générale ; 

au contraire, ces instruments juridiques 

se complètent idéalement. Les auteurs 

de l’étude du CSDH eux-mêmes ne 

semblent pas assumer pleinement leur 

position défensive. Peu de temps après, 

le CSDH se déclare ainsi prêt à soutenir 

une nouvelle tentative d’élargissement 

du droit anti-discrimination, en colla-

boration avec la Plateforme des ONG 

suisses pour les droits humains. Deux 

conférences organisées en 2020 et 2021 

permettent d’étudier les perspectives 

de renforcement de la protection contre 

la discrimination en Suisse ainsi que les 

approches stratégiques et méthodolo-

giques. Dans la foulée, la plateforme des 

ONG met sur pied le groupe de travail 

« Protection contre la discrimination »

Dans le cadre des travaux, un nouveau 

projet complet en faveur d’une protec-

tion globale contre la discrimination voit 

le jour pour la première fois en Suisse : en 

février 2025, humanrights.ch présente 

un projet de loi-cadre sur la lutte contre 

Temps d’agir
Il y a vingt ans, l’idée d’une loi générale sur l’égalité de traitement était soumise  

pour la première fois au Parlement. Aujourd’hui, le moment est venu de concrétiser 

cette idée et de faire un grand pas dans la protection contre toutes les formes de 

discrimination.

Tarek Naguib

OPINION



104 TANGRAM 49_Dossier

la discrimination. Celui-ci se fonde sur 

les derniers développements natio-

naux et internationaux en sociologie du 

droit. Selon l’organisation, cette loi vise 

à prévenir, réduire et éliminer la discri-

mination individuelle, institutionnelle et 

structurelle. Elle constitue en outre un 

cadre de référence pour l’adoption de 

dispositions légales et de mesures admi-

nistratives complémentaires, destinées 

à concrétiser l’interdiction de la discri-

mination dans tous les domaines, pour 

tous les groupes concernés et toutes les 

problématiques identifiées. Cette reven-

dication est également soutenue par la 

Commission fédérale contre le racisme 

(CFR), qui publie en juin 2025 un mani-

feste pour une loi générale sur l’égalité 

de traitement. 

Le manifeste de la CFR repose sur une 

étude réalisée à la demande de la com

mission (Pärli/Naguib 2025) qui aboutit 

à la conclusion suivante : « Contraire-

ment à une loi spéciale ne couvrant que 

la discrimination raciale, une loi anti- 

discrimination de portée générale ou une 

loi générale sur l’égalité de traitement 

couvrant toutes les formes de discrimi-

nation instaurerait des moyens de lutter, 

de manière globale, contre la discri-

mination structurelle qui touche plus 

particulièrement les personnes issues 

de la migration, les personnes noires et 

les personnes racisées. Une solution de 

grande portée permettrait par ailleurs 

de répondre aux exigences des organi-

sations internationales de défense des 

droits humains, qui réclament la mise en 

place d’un cadre législatif adapté garan-

tissant une protection contre toutes les 

formes de discrimination. » 

Éléments d’une protection juridique complète contre la discrimination

Cadre réglementaire relatif au champ de protection  

•	 �Concrétisation de droit et de fait du principe d’égalité de traitement et de la lutte contre la discrimination

•	 �Définition claire de la discrimination et de l’égalité de traitement

•	 �Domaines recensés (notamment le travail et le logement)

•	 �Articulation entre les législations à l'échelle fédérale, cantonale et communale 

•	 �Formes de discrimination, justification des inégalités de traitement

Règles effectives relatives à la protection juridique et aux sanctions  

•	 Prétentions

•	 Droit d’action des organisations

•	 Allégement de la charge de la preuve

•	 �Procédure de conciliation préalable à la procédure judiciaire et, le cas échéant, procédure de médiation 

•	 �Réduction du risque lié aux coûts (p. ex. gratuité de la procédure) 

•	 �Droit à une assistance juridique et psychosociale gratuite

Dispositions visant à éliminer la discrimination structurelle et institutionnelle

•	 �Obligation pour l’État de veiller à ce que les décisions du gouvernement et du Parlement préviennent, réduisent et éliminent 

la discrimination

•	 �Obligation pour les organisations de droit privé majoritairement détenues par des collectivités publiques de rendre compte 

des mesures qu’elles prennent pour lutter contre la discrimination

•	 �Réglementation spécifique pour faire face aux nouveaux défis (p. ex. prévention de la discrimination algorithmique)

•	 �Droit de solliciter un contrôle gratuit ou peu coûteux des procédures et processus pour les petites entreprises

Dispositifs institutionnels visant à mettre en œuvre l’interdiction de discriminer

•	 �Services spécialisés chargés d’informer, de sensibiliser, d’élaborer des programmes, de promouvoir des projets, de mener des 

analyses et des enquêtes et de coordonner le travail des acteurs

•	 �Organes étatiques indépendants (tels que des commissions fédérales) chargés d’analyser les formes de discrimination émer-

gentes ou répandues et de formuler des recommandations

•	 �Monitorage indépendant de la discrimination et des mesures prises pour la combattre (par exemple sous la forme d’un mandat 

confié à une institution nationale des droits humains) 

•	 �Points de contact pour les personnes en quête de conseils (tels qu’un service de médiation ou un réseau de centres de 

conseil privés financé par l’État)



105TANGRAM 49_Dossier

Pour une société juste et démo-

cratique

Outre les arguments juridiques tels que 

la transparence et l’efficacité (voir enca-

dré), ce sont surtout des raisons socié-

tales qui plaident en faveur d’une telle 

loi. Les fondements de l’État de droit 

sont aujourd’hui soumis à une pres-

sion croissante. Face à cette évolution, 

les revendications en faveur d’une loi 

générale anti-discrimination portent la 

vision d’une société juste et démocra-

tique. « Une telle loi favoriserait l’appren-

tissage mutuel et permettrait d’accroître 

l’attention portée au débat politique », 

souligne humanrights.ch. Elle ouvrirait 

également la voie à une mobilisation 

plus active contre la discrimination. Les 

organisations disposeraient ainsi du 

levier nécessaire pour gérer des litiges 

stratégiques et engager des procédures 

judiciaires, en vue de susciter des trans-

formations profondes et d’éliminer les 

formes systémiques de discrimination.

Une loi-cadre obligerait les autorités et 

les entreprises à mettre en œuvre les 

prescriptions légales au sein de leurs 

structures, à prendre plus au sérieux 

le principe de non-discrimination et à 

s’investir davantage dans des mesures 

de prévention et de conseil. Enfin, une 

approche globale permettrait d’iden-

tifier et de traiter de manière ciblée les 

phénomènes transversaux tels que la 

discrimination pluridimensionnelle, la 

discrimination résultant de l’utilisation 

de l’intelligence artificielle et d’autres 

problématiques émergentes. 

Les fondements de l’État 
de droit sont aujourd’hui 
soumis à une pression 
croissante.

Tarek Naguib est juriste et expert en droit 

anti-discrimination. Il coordonne la Plateforme 

des ONG suisses pour les droits humains et 

est responsable du secteur Conseil du service 

spécialisé sur les questions de migration de 

l’isa.  

 

tarek.naguib@gmail.com 

BIBLIOGRAPHIE

Centre suisse de compétence pour les droits 

humains. L’accès à la justice en cas de discri-

mination. Berne, 2015.

Pärli, Kurt/Naguib Tarek. Protection contre la 

discrimination raciale en droit privé – Analyse 

et proposition de solutions. Berne, 2025.

LIENS

Naguib Tarek, Gouverner, c’est préser-

ver : https://www.humanrights.ch/de/ipf/

menschenrechte/diskriminierung/gastkom-

mentar-tarek-naguib (en allemand)

Humanrights.ch, Dossier pour une loi anti-

discrimination : https://www.humanrights.ch/

de/ipf/menschenrechte/diskriminierung/anti-

diskriminierungsgesetz/ (en allemand

mailto:tarek.naguib@gmail.com
https://www.humanrights.ch/de/ipf/menschenrechte/diskriminierung/gastkommentar-tarek-naguib
https://www.humanrights.ch/de/ipf/menschenrechte/diskriminierung/gastkommentar-tarek-naguib
https://www.humanrights.ch/de/ipf/menschenrechte/diskriminierung/gastkommentar-tarek-naguib
https://www.humanrights.ch/de/ipf/menschenrechte/diskriminierung/antidiskriminierungsgesetz/
https://www.humanrights.ch/de/ipf/menschenrechte/diskriminierung/antidiskriminierungsgesetz/
https://www.humanrights.ch/de/ipf/menschenrechte/diskriminierung/antidiskriminierungsgesetz/


106 TANGRAM 49_Dossier

Nel marzo del 2007, l’allora consigliere 

nazionale sangallese Paul Rechsteiner 

(PS) ha depositato un’iniziativa parla-

mentare che chiedeva una legge sulla 

parità di trattamento. La proposta è stata 

respinta dalla Commissione degli affari 

giuridici, incaricata dell’esame prelimina-

re, con 14 voti contro 8 e non ha avuto 

sorte migliore neanche in Consiglio 

nazionale (117 no contro 55 sì). Gli argo-

menti addotti dai contrari si possono 

sintetizzare così: ci sono già basi legali 

in materia, la legge avrebbe soltanto un 

valore simbolico e una funzione preven-

tiva; un ampliamento del diritto inde-

bolirebbe inoltre il principio della libertà 

contrattuale. 

Tre anni dopo, nell’estate del 2010, l’as-

sociazione humanrights.ch ha avviato 

una serie di consultazioni su un progetto 

volto a garantire una protezione generale 

e adeguata contro la discriminazione. Le 

voci della società civile erano unanimi nel 

sostenere che il quadro giuridico vigen-

te fosse incompleto e insufficiente. Sono 

tuttavia emersi pareri discordanti sull’u-

tilità politica di un progetto del genere. 

Si temeva, in particolare, che un amplia-

mento delle basi legali non comportasse 

automaticamente un ampliamento dei 

mezzi necessari per attuarle, ma potes-

se in realtà avere l’effetto contrario: i 

progressi compiuti, ad esempio nella 

parità di genere, rischiavano di esse-

re messi ancora più sotto pressione. 

Si faceva inoltre notare che i problemi 

erano troppo diversi per poter essere 

raggruppati in un’unica categoria. Dalla 

discussione è emerso rapidamente che 

i membri del gruppo di lavoro intende-

vano soprattutto perseguire i loro propri 

obiettivi – ad esempio l’attuazione della 

legge sui disabili o la tutela dei diritti delle 

persone trans o omosessuali. 

Nel 2012 il progetto della società civi-

le è stato archiviato, in mancanza di un 

consenso comune. Successivamen-

te, l’allora consigliere nazionale Martin 

Naef (PS) ha depositato, su iniziativa di 

humanrights.ch, un postulato che inca-

ricava il Consiglio federale di presentare 

un rapporto in cui illustrasse il potenziale 

del diritto federale vigente in materia di 

protezione contro la discriminazione. Il 

mandato è stato affidato all’allora Centro 

svizzero di competenza per i diritti umani 

(CSDU), che nel 2015 ha pubblicato 

uno studio di ampio respiro. Il CSDU ha 

espressamente rinunciato a raccoman-

dare una legge antidiscriminazione di 

portata generale che raggruppasse tutti 

gli ambiti della discriminazione e sostitu-

isse le leggi speciali vigenti, adducendo 

come motivazione le molteplici sfaccet-

tature della problematica nei vari ambiti e 

la difficoltà di introdurre norme trasver-

sali, efficaci in tutti i settori.

Ripartenza su una base più 

ampia

La rivendicazione politica di una legge 

antidiscriminazione si è così vista opporre 

un nuovo rifiuto, questa volta avvalo-

rato da risultati scientifici. Nel 2016 ho 

criticato questa conclusione e, facendo 

riferimento a esperienze maturate all’e-

stero, ad esempio con l’«Equality Act» 

britannico del 2010, ho ribadito che anzi-

ché escludersi a vicenda, le leggi speciali 

vigenti contro forme specifiche di discri-

minazione e una legge antidiscriminazio-

ne di portata generale possono comple-

tarsi in modo proficuo. Manifestamente, 

anche il team dello studio del CSDU non 

era del tutto convinto della sua posizio-

ne difensiva: poco tempo dopo, il CSDU 

si è infatti mostrato disposto a sostenere 

un nuovo tentativo di ampliare in modo 

estensivo il diritto antidiscriminatorio, in 

collaborazione con la Piattaforma delle 

ONG svizzere per i diritti umani. Nel 2020 

e nel 2021 si sono svolti due conve-

gni dedicati al rafforzamento, sul piano 

contenutistico, strategico e metodolo-

gico, della protezione contro la discrimi-

nazione in Svizzera. Successivamente la 

Piattaforma delle ONG ha istituito il grup-

po di lavoro Protezione contro la discri-

minazione.

I lavori di questo gruppo sono sfocia-

ti nella rivendicazione, avanzata per la 

prima volta in Svizzera, di una protezio-

ne generale contro la discriminazione: 

nel febbraio del 2025, humanrights.ch 

ha presentato un progetto concreto di 

legge quadro sulla lotta contro la discri-

minazione, basato su conoscenze di 

sociologia del diritto acquisite in Svizze-

I tempi per una legge anti
discriminazione sono maturi
In Svizzera, una legge generale sulla parità di trattamento è stata proposta per  

la prima volta a livello politico quasi 20 anni fa. È ora giunto il momento di fare un 

importante passo avanti nella protezione contro la discriminazione.

Tarek Naguib

OPINIONE



107TANGRAM 49_Dossier

ra e all’estero. Secondo humanrights.ch, 

il progetto è volto a prevenire, ridurre ed 

eliminare la discriminazione individuale, 

istituzionale e strutturale. Costituisce 

inoltre il quadro per ulteriori disposizio-

ni legali e misure amministrative desti-

nate a concretizzare il divieto di discri-

minazione per tutti i gruppi e gli ambiti 

della vita interessati. La rivendicazione 

è sostenuta anche dalla Commissione 

federale contro il razzismo (CFR) nel suo 

Manifesto per una legge generale sulla 

parità di trattamento, pubblicato nel 

giugno del 2025.

Il Manifesto s’ispira a uno studio commis-

sionato dalla CFR (Pärli/Naguib 2025) 

che giunge alla seguente conclusione: 

rispetto a una legge speciale limitata 

alla discriminazione razziale, una legge 

generale contro la discriminazione e/o 

sulla parità di trattamento che contem-

pli anche altre forme di discriminazione, 

oltre a quella razziale, permetterebbe 

di introdurre misure per lottare a tutto 

campo contro le discriminazioni struttu-

rali nei confronti di persone con retro-

terra migratorio, nere e razzializzate. 

Una soluzione di ampio respiro terrebbe 

inoltre conto delle richieste degli organi 

internazionali di monitoraggio dei dirit-

ti umani, che chiedono una protezione 

giuridica adeguata contro la discrimi-

nazione in grado di tutelare anche le 

persone esposte ad altre forme di discri-

minazione, non soltanto quelle di matrice 

razziale.

Verso una società giusta

Al di là degli argomenti giuridico-pra-

tici, come la trasparenza e l’efficacia 

(v. riquadro), una legge di questo tipo si 

giustificherebbe anche e soprattutto per 

Elementi di una protezione giuridica generale contro la discriminazione 

Disposizioni sulla portata della protezione contro la discriminazione: 

•	 �attuazione, di diritto e di fatto, della parità di trattamento e della lotta contro la discriminazione;

•	 �definizione di discriminazione e parità di trattamento;

•	 �ambiti della vita contemplati (in particolare rapporti di lavoro e di locazione);

•	 �rapporto con il diritto cantonale e comunale;

•	 �forme di discriminazione, giustificazione delle disparità di trattamento.

Regole efficaci in materia di protezione giuridica e sanzioni: 

•	 �pretese giuridiche;

•	 �diritto di azione e ricorso delle associazioni; 

•	 �alleggerimento dell’onere della prova;

•	 �procedure di conciliazione ed eventualmente di mediazione prima di un’azione in giudizio; 

•	 �riduzione dei rischi finanziari (p. es. gratuità dei procedimenti); 

•	 �diritto a una consulenza giuridica e psicosociale gratuita.

Disposizioni per contrastare la discriminazione strutturale e istituzionale:

•	 �obbligo, per lo Stato, di garantire che le decisioni prese dal Governo e dal Parlamento siano finalizzate a prevenire, ridurre ed 

eliminare la discriminazione;

•	 �obbligo, per le organizzazioni di diritto privato a partecipazione pubblica maggioritaria, di rendere conto delle misure adottate 

per lottare contro la discriminazione; 

•	 �disposizioni specifiche sulle nuove sfide (p. es. prevenzione della discriminazione algoritmica);

•	 �introduzione di un diritto, per le imprese di determinate dimensioni, a una verifica gratuita o a basso costo delle procedure e 

dei processi.

Provvedimenti istituzionali per far rispettare il divieto di discriminazione: 

•	 �servizi specializzati incaricati di informare, sensibilizzare, elaborare programmi, promuovere progetti, svolgere analisi e inda-

gini, nonché coordinare gli attori; 

•	 �organi statali indipendenti (p. es. commissioni federali) che analizzino le forme di discriminazione diffuse nella società e quelle 

nuove e formulino raccomandazioni; 

•	 �monitoraggio indipendente della discriminazione e delle contromisure (p. es. sotto forma di mandato a un’istituzione nazio-

nale per i diritti umani);

•	 �sportelli per le persone in cerca di aiuto (p. es. organo di difesa civile o rete di servizi di consulenza privati finanziata dallo 

Stato). 



108 TANGRAM 49_Dossier

motivi che riguardano l’intera società. La 

pressione sulle fondamenta delle conqui-

ste dello Stato di diritto è alle stelle. La 

rivendicazione di una legge antidiscri-

minazione di portata generale permet-

te di contrapporre a questa pressione 

la prospettiva di una società giusta e 

democratica. Secondo humanrights.ch, il 

progetto offre l’opportunità di imparare 

gli uni dagli altri e di puntare i riflettori del 

dibattito politico sul tema. Spiana inoltre 

la strada a una maggiore disponibilità 

a opporsi alla discriminazione e dà alle 

organizzazioni la possibilità di condur-

re processi strategici e intentare azioni 

legali per favorire profondi cambiamenti e 

contrastare le discriminazioni sistemiche. 

Una legge quadro obbligherà le auto-

rità e gli enti responsabili ad attuare le 

disposizioni al loro interno, a prendere 

maggiormente sul serio il principio della 

non discriminazione e a impegnarsi più 

efficacemente in favore di misure di 

prevenzione e consulenza. Un approc-

cio a tutto campo consentirà infine di 

individuare e affrontare in modo mirato 

problemi comuni a tutti i gruppi, come le 

discriminazioni multiple, la discriminazio-

ne ad opera dell’intelligenza artificiale 

nonché i nuovi fenomeni.

Tarek Naguib è giurista ed esperto di diritto 

antidiscriminatorio. Coordina la Piattaforma  

delle ONG svizzere per i diritti umani ed è 

responsabile dell’ambito Consulenza del 

servizio specializzato sulla migrazione «isa – 

Fachstelle Migration».  

 

tarek.naguib@gmail.com

BIBLIOGRAFIA

Centro svizzero di competenza per i diritti 

umani. Der Zugang zur Justiz in Diskriminie-

rungsfällen. 2015

Pärli, Kurt/Naguib, Tarek. Protezione contro la 

discriminazione razziale nel diritto privato – 

Analisi e possibili soluzioni. 2025

LINK

https://www.humanrights.ch/de/ipf/

menschenrechte/diskriminierung/gastkom-

mentar-tarek-naguib

https://www.humanrights.ch/de/ipf/

menschenrechte/diskriminierung/antidiskri-

minierungsgesetz/ 

La pressione sulle 
fondamenta delle 
conquiste dello Stato di 
diritto è alle stelle.

https://www.humanrights.ch/de/ipf/menschenrechte/diskriminierung/gastkommentar-tarek-naguib
https://www.humanrights.ch/de/ipf/menschenrechte/diskriminierung/gastkommentar-tarek-naguib
https://www.humanrights.ch/de/ipf/menschenrechte/diskriminierung/gastkommentar-tarek-naguib
https://www.humanrights.ch/de/ipf/menschenrechte/diskriminierung/antidiskriminierungsgesetz/
https://www.humanrights.ch/de/ipf/menschenrechte/diskriminierung/antidiskriminierungsgesetz/
https://www.humanrights.ch/de/ipf/menschenrechte/diskriminierung/antidiskriminierungsgesetz/


109TANGRAM 49_Dossier

1  Mein Fremdenpolizist hiess Weidmann. 

Ich habe mir oft vorgestellt, wie er an sei-

ner Schreibmaschine sitzt und tippt, mit 

sich im Reinen ist. Weil mein Fremden-

polizist nichts anderes tat wie Hunderte, 

Tausende andere auch: das Gesetz voll-

ziehen. Oder vollstrecken. Auch wenn ich 

den Namen meines Fremdenpolizisten 

kenne, sehe ich kein Gesicht, nur tip-

pende Finger in einem Büro des Kaspar-

Escher-Hauses. Ich vermute, dass er auch 

kein Gesicht vor sich sah, als er meinen 

Namen und den Namen meines Bruders 

tippte. Wir waren jugoslawische Kinder – 

das erregte sein Gemüt, besorgte ihn, und 

hier konnte er sich einbringen, im Kampf 

gegen das grössere Ganze, gegen die 

«Überfremdung» der Schweiz. Seltsam, 

den Namen meines Fremdenpolizisten zu 

kennen, der im Namen einer Behörde wie 

kein anderer Mensch jahrelang Einfluss 

auf unsere Leben nahm. Ein Bürokrat als 

Schicksalsgott. Zufall, dass er Weidmann 

hiess. Das Weidmannsheil – der Wunsch 

für Jagdglück und Glückwunsch zum 

Jagderfolg. Mein Weidmann hatte Erfolg, 

weil er nur die geharnischten Begriffe der 

Gesetze anzuwenden, mit seinem Namen 

zu besiegeln brauchte. Wie alle anderen 

auch. Die Fremden und die Polizei. Eine 

Kopulation von Substantiven. Wie das 

Blut und die Wurst. Die Kerzen und das 

Licht. 1917, als die Fremdenpolizei in der 

Schweiz durch Notrecht ins Leben geru-

fen worden war. Als direkte Reaktion auf 

die Oktoberrevolution. Revolution? Die 

Kommunisten? Waren hier unerwünscht. 

Ob mein Fremdenpolizist Antikommunist 

war, weiss ich nicht, aber er war ein eifri-

ger Kämpfer, gegen mich, meinen Bruder 

und tausende andere Kinder auch. Gegen 

die «Überfremdung». Ein Begriff, der in 

der Schweiz erfunden wurde. Um besser 

jagen zu können. Weidmannsheil. 

2  Schweizer Familien geniessen den 

Familienvorzug; der Familiennachzug 

bestimmt das Leben ausländischer Men-

schen, ihnen wird Familie verweigert, der 

Familienverbund – normalerweise jene 

unantastbare Einheit, von Konservati-

ven und Rechtsnationalen als Keimzelle 

des Staates verherrlicht – steht nur 

jenen zu, die dazugehören, die dazuge-

hören sollen. Zugehörigkeit (zum Staat) 

ist also Bedingung für Familie, entgegen 

dem Artikel  8 der Europäischen Men-

schenrechtskonvention, der besagt, 

dass jede Person Anrecht auf die Ach-

tung ihres Privat- und Familienlebens 

hat. Die Sprache der politischen Büro-

kratie bringt bitter-böse-biedere Wörter 

hervor, die Bedingungen erschaffen, um 

Menschen unmenschlich zu behandeln, 

im fadenscheinigen Licht der Rechtmäs-

sigkeit – Familiennachzug, ein in Para-

graphen gegossener Begriff, der das 

Trauma zum Verschwinden bringen will; 

was geschieht VOR dem Nachzug? All 

die Familien, denen das Getrennt-Sein 

für Monate oder Jahre zugemutet wird; 

wollen «wir» darüber reden? Die Mehr-

heit einer Gesellschaft, die dazugehört, 

sich zufrieden gibt mit Wörtern wie 

Familiennachzug, weil auch sie davon 

profitieren, weil das Dazugehören die 

perfekteste aller Drogen ist, die die Illu-

sion der Rechtmässigkeit erzeugt, dass 

die einen das Anrecht auf Familie haben 

– und andere nicht. 

Worum es geht? Um einen Strick, Fall-

strick; Eltern, gefangen im Dickicht der 

Paragraphen, einem Zustand der politi-

schen Rechtlosigkeit und einem perma-

nenten wirtschaftlichen Druck, der die 

Voraussetzung ist für jede Ausbeutung. 

Und die Kinder? Sind irgendwo, versorgt, 

wenn sie Glück haben von fürsorglichen 

Verwandten, mehr oder weniger aus-

geliefert, jedenfalls getrennt von den 

Eltern. Familiennachzug, wollen wir dar-

über reden – oder lieber nicht? Was es 

bedeutet, die Eltern ab und an zu sehen 

– und sie dann, schon bald, wieder zu 

vergessen? Die Eltern nicht mehr zu 

kennen? Wollen wir diese Geschichten 

hören, die sich hinter dem Wort Fami-

liennachzug verbergen und für Eltern 

und Kinder zum unvergesslichen, ver-

schwiegenen Trauma werden? Die Gnade 

des Familiennachzuges, von den Behör-

den endlich mit Stempel und Rechnung 

ausgestellt, die Kinder, ein weiteres Mal 

getrennt (in meinem Fall von der Gross-

mutter, von meinem Bruder, von den 

Tieren, von einem endlosen Himmel, von 

einer Sprache, von allen Äpfeln, die je von 

den Bäumen gefallen sind und alma heis-

sen); die Gnade der Einreise, der Beginn 

einer neuen Leidensgeschichte mit dem 

Titel: die Familie lernt sich kennen. Wo 

anfangen? Am besten mit der Sprache, 

mit einzelnen Wörtern, Familie vielleicht.

3  Ein strömender Frühlingsregen, der 

abrupt aufhört … und sie trinken gemein-

sam eine Flasche Bier, stossen an, auf 

ihren Entschluss, auf unser Glück! Sie 

verkaufen ihre Hühner. Packen die Glä-

REFLEXION

Familie, vielleicht
Den nachfolgenden Beitrag hat die in Jugoslawien geborene Schriftstellerin und 

Künstlerin Melinda Nadj Abonji an der Jubiläumsfeier zum 30-jährigen Bestehen  

der Eidgenössischen Kommission gegen Rassismus (EKR) am 4. Juni 2025 in Bern 

vorgetragen – in einer gemeinsamen Performance mit der Pianistin Simone Keller.

Melinda Nadj Abonji



110 TANGRAM 49_Dossier

ser ein, das Geschirr, entscheiden, was 

sie mitnehmen, was nicht. Er dreht die 

Flamme des Boilers ein letztes Mal ab, 

sie faltet eine Decke, kniet auf sie, ver-

schnürt sie, damit sie möglichst wenig 

Platz einnimmt. Sie zweifelt, er mun-

tert sie auf, küsst ihre Tränen aus dem 

Gesicht. Als sie die Tür schliessen, fragt 

das Kind, was wird aus uns, anyu, Mami? 

Sie schaut ihn an, streichelt sein Gesicht. 

Er hebt den Jungen auf seine Arme, wir 

holen euch, das weisst du doch, so rasch 

wie möglich! Wievielmal schlafen?, und 

der Junge umklammert seinen Hals. Die 

Frage bleibt unbeantwortet. Er stellt den 

Jungen wieder auf den Boden, schultert 

das Gepäck, komm, es ist spät. Sie schaut 

nach dem Baby, es schläft, und sie nimmt 

den Koffer in die eine Hand, stösst mit der 

anderen den Kinderwagen. Sie gehen los.

Sie hatten nicht mit dem Gesetz gerech-

net. Oder sie hatten vom Gesetz gewusst, 

aber nicht geglaubt, dass es wahr ist. Sie 

sagte, das kann doch nicht sein. Und 

wenn es so ist, dann machen sie bestimmt 

Ausnahmen, meinte er. Ein Freund, der 

schon länger in der Schweiz war, klärte sie 

auf. Über den Familiennachzug. Sie wollen 

unsere Kinder nicht. Nach ein paar Jahren 

vielleicht, wenn wir alles richtig machen. 

Aber warum, sagte sie, sollten wir es nicht 

richtig machen? Wir sind ja deswegen 

gekommen, weil unser Leben so … falsch 

war. Wie kann man keine Kinder wollen? 

Wie können sie einem die Kinder verbie-

ten? Du hast mir gesagt, dass es nur für 

kurze Zeit ist, und sie schaute ihren Mann 

an. Ich wusste es auch nicht genau, glaub 

mir, glaubst du mir nicht? 

Statt die Frage zu beantworten, stellte 

sie immer neue Fragen. Aber warum? 

Weshalb können andere Kinder haben 

und wir nicht? Wir sind doch Eltern … 

oder? Wie sollen wir Eltern sein, wenn 

unsere Kinder nicht bei uns sein dür-

fen? Was sagt ihre Kirche dazu? Bei uns 

hatten wir doch kein Kinder-Verbots-

Gesetz oder etwa doch? Und sie hörte 

nicht auf, auch wenn die beiden Männer 

so taten, als hörten sie ihr nicht mehr zu. 

Haben wir nicht alles verkauft, die Möbel 

und alles? Haben wir nicht im Zug schon 

gesagt, dass uns die Kinder fehlen? Mir 

jedenfalls fehlen sie, und wie soll ich so 

arbeiten, was meint ihr, wenn ich immer 

an meine Kinder denke? Ob es ihnen gut 

geht? Wie soll ich das überstehen, wenn 

ich weiss, dass es jahrelang dauern kann, 

könnt ihr mir das sagen? Wie soll ich 

schlafen, wie soll ich zur Ruhe kommen, 

wie soll ich essen, wie soll ich mich anzie-

hen? Das kann doch nicht sein, dass sie 

das wollen, oder? Oder wollen sie das? 

Dass wir so ein Leben leben? Sind wir 

keine Menschen? Was sind wir, wenn wir 

keine Menschen sind? Haben wir Rechte 

oder haben wir keine?

Und als sie immer schneller sprach, als 

sie mehrmals hintereinander «hört ihr mir 

überhaupt zu» rief, wurde es ihrem Mann 

zu viel. Er schlug mit der Faust auf den 

Campingtisch, so dass dieser zusammen-

krachte, zerbrochenes Geschirr auf dem 

Holzboden, und sie sammelten zu dritt die 

Scherben ein, legten sie in eine Papier-

tüte; der Freund verabschiedete sich, 

beschämt ob seiner Feigheit. Ihr Mann 

umarmte sie, es würde alles gut wer-

den, wir müssen eine Weile durchhalten, 

bis das Glück beginnt. Wir können nicht 

mehr zurück, sagte er, drehte an seinem 

Schnauz. Aber sie antwortete nicht. Sie 

dachte nur. Immer denselben Satz: csap-

dában vagyok. Ich bin in einer Falle. 

LINK

https://www.melindanadjabonji.ch/

     Coda

gleich

gleich Gesetz

gleich Gesetz dem

gleich Gesetz dem vor

gleich Gesetz dem vor sind

gleich Gesetz dem vor sind Menschen

gleich Gesetz dem vor sind Menschen alle

alle Menschen sind vor dem Gesetz gleich

Menschen sind vor dem Gesetz gleich

sind vor dem Gesetz gleich 

vor dem Gesetz gleich

dem Gesetz gleich

Gesetz gleich

gleich

->
Personne ne te met en garde contre la Suisse […].  

Personne en voyant l’or ne pense à la crasse. 

Personne voyant l’argent ne se méfie assez.

Nessuno ti mette in guardia dalla Svizzera […]. 

Nessuno vede l’oro e pensa al sudiciume.

Nessuno vede i quattrini e se la dà a gambe.



Niemand warnt dich vor der Schweiz […]
Niemand sieht das Gold und denkt an den Dreck
Niemand sieht das Geld und rennt sofort weg



112 TANGRAM 49_Dossier

1  Mon policier-de-la-police-des-étran-

gers s’appelait Weidmann. Je me suis 

souvent imaginé comment il tapait à 

la machine, la conscience tranquille.  

Parce que mon policier-de-la-police-

des-étrangers ne faisait rien d’autre 

que ce que faisaient des centaines, des 

milliers d’autres agents : exécuter la loi. 

Bien que je connaisse le nom de mon 

policier-de-la-police-des-étrangers, je 

ne vois pas son visage, mais ses doigts 

tapant à la machine dans un bureau de 

la Kaspar-Escher-Haus. Je crois qu’il ne 

voyait pas non plus de visages devant lui, 

quand il tapait mon nom et celui de mon 

frère. Nous étions des enfants yougos-

laves, ça agitait son esprit, ça le préoc-

cupait, il pouvait s’investir dans la lutte 

contre le système, contre la « surpopu-

lation étrangère » en Suisse. Étrange 

de connaître le nom de mon policier-

de-la-police-des-étrangers qui, au 

nom d’une autorité, a influencé nos vies 

comme personne durant des années. Un 

bureaucrate dans le rôle du Destin. Le 

hasard a voulu qu’il s’appelle Weidmann. 

Comme le Weidmannsheil des chasseurs 

qui se saluent et se souhaitent bonne 

chasse. Mon Weidmann a eu du succès, 

tout simplement parce qu’il n’avait qu’à 

appliquer les concepts incisifs de la loi 

et à y apposer son paraphe. Comme tous 

les autres. Les étrangers et la police. 

Une conjonction de substantifs. Comme 

le sang et le boudin. Les bougies et la 

lumière. Ça remonte à 1917, lorsque la 

police des étrangers a été instituée en 

Suisse à la faveur du droit de nécessité. 

En réponse directe à la révolution d’Oc-

tobre. La révolution ? Les communistes ? 

Ils n’étaient pas les bienvenus ici. Je ne 

sais pas si mon policier-de-la-police-

des-étrangers était anticommuniste, 

mais c’était un combattant zélé, contre 

moi, contre mon frère et des milliers 

d’autres enfants aussi. Contre la « surpo-

pulation étrangère ». Un terme inventé 

en Suisse. Pour mieux pouvoir chasser. 

Weidmannsheil.

2  Les familles suisses bénéficient du 

privilège familial ; le regroupement fami-

lial détermine la vie des personnes 

étrangères, qui se voient refuser le droit 

à la famille ; la cellule familiale – cette 

unité normalement inviolable, vénérée 

comme la cellule germinale de l’État par 

les conservateurs et les nationalistes 

de droite – n’est accessible qu’à ceux 

qui font partie de la Cité, à ceux qui sont 

censés en faire partie. L’appartenance à 

l’État est donc une condition préalable à 

la famille, contrairement à ce que déclare 

l’art. 8 de la Convention européenne des 

droits de l’homme : toute personne a droit 

au respect de sa vie privée et familiale. 

La langue de la bureaucratie politique 

produit des mots très amers dans leur 

fadeur, qui créent les conditions pour 

traiter les personnes en toute inhuma-

nité à coup d’arguments légaux usés 

jusqu’à la corde – le regroupement 

familial, un concept coulé dans le béton 

juridique censé faire disparaître le trau-

matisme ; que se passe-t-il AVANT le 

regroupement ? Toutes ces familles à qui 

l’on impose la séparation pendant des 

mois, voire des années, on en discute ? 

La majorité de la société, de ceux qui 

y appartiennent, se contente de mots 

comme regroupement familial, parce 

qu’elle en profite aussi, parce que l’ap-

partenance est la plus parfaite des 

drogues : elle crée l’illusion de la légalité, 

en vertu de laquelle certains ont droit à 

une famille et d’autres non.

De quoi s’agit-il ? D’un piège, un véri-

table piège ; de parents pris dans les 

méandres juridiques, dans une situa-

tion de non-droit politique et une pres-

sion économique permanente, condi-

tion préalable à toute exploitation. Et les 

enfants ? Ils sont quelque part, pris en 

charge, par des proches attentionnés 

s’ils ont de la chance, plus ou moins livrés 

à eux-mêmes, en tout cas séparés de 

leurs parents. Le regroupement familial, 

on en discute, ou plutôt pas ? Que signi-

fie voir ses parents de temps en temps 

et les oublier presque aussitôt ? Ne plus 

connaître ses parents ? Voulons-nous 

entendre ces histoires qui se cachent 

derrière les mots regroupement fami-

lial et se transforment en traumatisme 

indélébile et secret chez les parents et 

les enfants ? La grâce du regroupement 

familial, finalement délivrée par les auto-

rités avec tampon et facture ; les enfants 

séparés une fois de plus (dans mon cas, 

de ma grand-mère, de mon frère, des 

animaux, d’un ciel infini, d’une langue, de 

toutes les pommes jamais tombées des 

arbres et qui s’appellent alma) ; la grâce 

de l’entrée sur le territoire, le début d’une 

nouvelle histoire de souffrance intitulée : 

Famille, peut-être
L’écrivaine et artiste Melinda Nadj Abonji, originaire de Yougoslavie, a lu le texte  

ci-dessous lors d’une performance réalisée avec la pianiste Simone Keller,  

le 4 juin à Berne, à l’occasion du 30e anniversaire de la Commission fédérale  

contre le racisme (CFR).

Melinda Nadj Abonji

RÉFLEXION



113TANGRAM 49_Dossier

la famille apprend à se connaître. Par où 

commencer ? De préférence par la langue, 

par des mots simples, famille, peut-être.

3  Une giboulée s’arrête brusquement… 

Ils boivent une bière ensemble, trinquent 

à leur décision, À notre bonheur ! Ils 

vendent leurs poules. Emballent les 

verres, la vaisselle, décident de ce qu’ils 

emportent et de ce qu’ils laissent. Il 

éteint la chaudière une dernière fois, 

elle plie une couverture, pose un genou 

dessus et la ficelle pour qu’elle prenne 

le moins de place possible. Elle hésite, 

il l’encourage, essuie ses larmes d’un 

baiser. Quand ils ferment la porte, l’enfant 

demande : Qu’est-ce qu’on va devenir, 

anyu, maman ? Elle le regarde, lui caresse 

le visage. Il soulève le garçon dans ses 

bras : Nous viendrons vous chercher, tu 

sais bien, dès que possible ! Combien de 

dodos ? Et le garçon s’agrippe à son cou. 

La question reste sans réponse. Il repose 

le garçon par terre, prend les bagages sur 

son épaule, Viens, il est tard. Elle regarde 

le bébé qui dort, prend la valise dans une 

main et pousse la poussette de l’autre. Ils 

partent.

Ils n’avaient pas compté avec la loi. 

Ou bien ils la connaissaient, mais ne 

croyaient pas qu’elle était appliquée. Elle 

a dit : Ce n’est pas possible. Et s’il en est 

ainsi, ils feront certainement des excep-

tions, a-t-il pensé. Un ami qui vivait en 

Suisse depuis longtemps leur a expli-

qué. Au sujet du regroupement fami-

lial. Ils ne veulent pas de nos enfants. 

Peut-être après quelques années, si 

nous faisons tout bien. Mais pourquoi, 

a-t-elle dit, ne ferions-nous pas tout 

bien ? Nous sommes justement venus 

ici parce qu’on ne pouvait pas faire bien 

là-bas. Comment peut-on ne pas vouloir 

d’enfants ? Comment peuvent-ils inter-

dire d’amener les enfants ? Tu m’avais dit 

que ce n’était que pour peu de temps, et 

elle a regardé son mari. Je ne savais pas 

non plus exactement, crois-moi, tu ne me 

crois pas ?

Au lieu de répondre à la question, elle 

a posé sans cesse de nouvelles ques-

tions. Mais pourquoi ? Pourquoi les 

autres peuvent-ils avoir des enfants 

et pas nous ? Nous sommes bien des 

parents… non ? Comment pouvons-nous 

être parents si nos enfants ne peuvent 

pas être avec nous ? Qu’en dit votre 

Église ? Chez nous, nous n’avions pas 

de loi interdisant d’avoir des enfants, 

ou bien si ? Et elle n’arrêtait pas, même 

si les deux hommes faisaient semblant 

de ne plus l’écouter. N’avons-nous 

pas tout vendu, les meubles et tout ? 

N’avons-nous pas dit déjà dans le train 

que nos enfants nous manquaient ? Ils 

me manquent, en tout cas, comment 

vais-je travailler, je vous le demande, si 

je pense tout le temps à mes enfants ? 

Est-ce qu’ils vont bien ? Comment vais-

je survivre en sachant que cela peut 

durer des années, pouvez-vous me le 

dire ? Comment vais-je dormir, comment 

vais-je trouver le repos, comment vais-je 

manger, comment vais-je m’habiller ? Ils 

ne peuvent pas vouloir ça, non ? Ou bien ? 

Veulent-ils qu’on vive une telle vie ? Ne 

sommes-nous pas des êtres humains ? 

Que sommes-nous, si nous ne sommes 

pas des êtres humains ? Avons-nous des 

droits ou n’en avons-nous pas ?

Et alors qu’elle parlait de plus en plus vite, 

qu’elle criait à plusieurs reprises « Vous 

m’écoutez au moins ? », son mari ne l’a 

plus supportée. Il a frappé du poing sur 

la table de camping, tant et si bien qu’elle 

s’est cassée. À trois, ils ont ramassé les 

morceaux de vaisselle cassée sur le 

plancher et les ont mis dans un sac en 

papier ; l’ami a pris congé, honteux de 

sa lâcheté. Son mari l’a prise dans ses 

bras, tout irait bien, il fallait tenir un peu, 

jusqu’à ce qu’arrive le bonheur. Nous ne 

pouvons plus revenir en arrière, a-t-il dit 

en tortillant sa moustache. Mais elle n’a 

pas répondu. Elle a seulement pensé. 

Toujours la même phrase : csapdában 

vagyok. Je suis prise au piège.

LINK

https://www.melindanadjabonji.ch/



114 TANGRAM 49_Dossier

1  Il funzionario della polizia degli stra-

nieri incaricato del mio caso si chiamava 

Weidmann. Me lo sono immaginato spes-

so, seduto alla macchina da scrivere, le 

dita che pigiano sui tasti, in pace con sé 

stesso perché non fa altro che quello che 

fanno centinaia e migliaia di altri come lui: 

eseguire la legge. Anche se conosco il suo 

nome, non so che faccia abbia, perché 

vedo soltanto le sue dita che scrivono 

a macchina, in un ufficio della Kaspar- 

Escher-Haus. Presumo che anche lui non 

vedesse alcun volto davanti a sé, quando 

scriveva a macchina il mio nome e quello 

di mio fratello. Eravamo bambini jugosla-

vi, una cosa che lo agitava, lo preoccu-

pava, ma che gli permetteva anche di 

dare il suo contributo alla causa comu-

ne: lottare contro l’«inforestierimento» 

della Svizzera. È strano sapere come si 

chiama colui che, in nome di un’autorità, 

ha influito per anni come nessun altro 

sulla nostra vita. Un burocrate assurto a 

dio del fato. È un caso che si chiamas-

se Weidmann – come il Weidmannsheil, 

il saluto tra cacciatori per augurarsi 

successo venatorio. E successo, il mio 

Weidmann, lo ha avuto, perché tutto 

quello che doveva fare era applicare i duri 

termini della legge e suggellarli con il suo 

nome. Come tutti gli altri. La polizia e gli 

stranieri. Un accoppiamento di sostantivi. 

Come bistecca e sangue. Lume e cande-

la. Risale al 1917 l’istituzione in Svizzera 

per diritto di necessità della polizia degli 

stranieri in reazione diretta alla Rivolu-

zione di ottobre. Ma quale Rivoluzione? I 

comunisti? Persone non grate da queste 

parti. Non so se il mio funzionario fosse 

un anticomunista, so per certo che era 

un combattente zelante, contro di me, 

mio fratello e centinaia di altri bambi-

ni. Contro l’«inforestierimento», un 

concetto inventato in Svizzera. Per poter 

cacciare meglio. Weidmannsheil. 

2  Le famiglie svizzere hanno il privi-

legio della famiglia, mentre la vita delle 

persone straniere è determinata dal 

ricongiungimento familiare. Così il nucleo 

familiare – quell’unità inviolabile, glorifi-

cata dai conservatori e dai nazionalisti di 

destra come cellula germinale dello Stato 

– diventa appannaggio di chi ne fa parte 

o dovrebbe farne parte. L’appartenenza 

(allo Stato) diventa quindi la condizione 

per avere una famiglia: l’opposto di quan-

to prevede l’articolo 8 della Convenzione 

europea sui diritti dell’uomo, che garan-

tisce a ogni persona il diritto al rispetto 

della vita privata e familiare. Il linguaggio 

della burocrazia politica produce parole 

amare e crudeli nella loro banalità picco-

loborghese, che creano le condizioni per 

trattare gli esseri umani in modo disu-

mano, in virtù di una presunta legalità. Il 

ricongiungimento familiare diventa così 

un concetto tradotto in paragrafi capa-

ce di far sparire il trauma. Ma che cosa 

succede PRIMA del ricongiungimento? E 

tutte quelle famiglie cui si chiede di stare 

separate per mesi o anni, ne vogliamo 

parlare? La maggioranza di una società 

di appartenenza, che si accontenta di 

termini come ricongiungimento familiare 

perché ne trae anche beneficio, perché 

l’appartenenza è la più perfetta delle 

droghe, in quanto crea l’illusione della 

legalità: è legittimo che alcuni abbiano 

diritto a una famiglia e altri no.

E i bambini? Stanno da qualche parte, 

più o meno abbandonati al loro destino; 

se sono fortunati vengono accuditi da 

familiari premurosi, ma sempre sepa-

rati dai loro genitori. Ricongiungimento 

familiare, ne vogliamo parlare o è meglio 

di no? Che cosa significa vedere i propri 

genitori ogni tanto e poi dimenticarli di 

nuovo? Non riconoscerli più? Vogliamo 

ascoltare queste storie dietro il concetto 

di ricongiungimento familiare, storie che 

testimoniano di un trauma indelebile e 

indicibile per i genitori come per i figli? 

La grazia del ricongiungimento familia-

re, finalmente concessa dalle autorità 

con tanto di timbro e fattura, i bambini 

nuovamente separati (nel mio caso da 

mia nonna, da mio fratello, dagli anima-

li, da un cielo infinito, da una lingua, da 

tutte le mele cadute dagli alberi, chiama-

te alma); la grazia dell’ingresso nel Paese, 

l’inizio di una nuova storia di sofferenza, 

intitolata «la famiglia impara a conoscer-

si». Ma da dove cominciare? Dalla lingua, 

preferibilmente, dalle singole parole: 

famiglia, forse.

3  Una pioggia primaverile cade a dirot-

to e poi cessa all’improvviso... stanno 

bevendo insieme una bottiglia di birra, 

brindando alla loro decisione, alla nostra 

fortuna! Vendono le loro galline. Imbal-

lano i bicchieri, le stoviglie, decidono che 

cosa portare con sé e che cosa no. Lui 

spegne il boiler per l’ultima volta, lei ripie-

ga una coperta, vi si inginocchia sopra 

Famiglia, forse
La scrittrice e artista Melinda Nadj Abonji, nata nell’ex Jugoslavia, ha recitato il testo 

che segue il 4 giugno a Berna in una performance congiunta con la pianista Simone 

Keller in occasione dei festeggiamenti per i 30 anni della Commissione federale  

contro il razzismo.

Melinda Nadj Abonji

RIFLESSIONE



115TANGRAM 49_Dossier

e la lega in modo che occupi il minore 

spazio possibile. Lei esita, lui la incorag-

gia, le asciuga con un bacio le lacrime sul 

viso. Quando chiudono la porta, il bambi-

no chiede: «Che cosa ne sarà di noi, anyu, 

mamma?». Lei lo guarda, gli accarezza il 

viso. Lui solleva il bimbo tra le braccia: 

«Lo sai: verremo a prendervi il più presto 

possibile». «Tra quante notti?», chiede 

il bambino aggrappandoglisi al collo. La 

domanda resta senza risposta. Lui rimet-

te il bambino a terra, si carica i bagagli 

in spalla, «andiamo, è tardi». Lei guarda 

il bebè che dorme, prende la valigia con 

una mano e con l’altra spinge la carrozzi-

na. Si mettono in viaggio.

Non avevano fatto i conti con la legge. 

Oppure sì, ma non pensavano fosse vero. 

Lei dice che non può essere. Se lo fosse, 

allora faranno sicuramente delle eccezio-

ni, le risponde lui. Un amico da più tempo 

in Svizzera fornisce loro spiegazioni. Sul 

ricongiungimento familiare. Non voglio-

no i nostri figli. Fra un paio di anni, forse, 

se facciamo tutto nel modo giusto. Ma 

perché, chiede lei, non dovremmo fare le 

cose nel modo giusto? Dopo tutto siamo 

venuti qui proprio perché le nostre vite 

erano così... sbagliate. Come si fa a non 

volere i bambini? Come possono vietar-

ci di portare i figli? Tu mi hai detto che 

sarebbe stato soltanto per poco tempo, 

dice lei guardando il marito. Non lo sape-

vo nemmeno io, credimi… non mi credi?

Invece di rispondere, lei lo incalza con 

altre domande. Ma perché? Perché 

gli altri possono tenere i figli e noi no? 

Siamo genitori... o no? Come possiamo 

fare i genitori se i nostri figli non posso-

no stare con noi? Che cosa ne pensa la 

chiesa? Da noi non c’era una legge che 

vietava i figli, o forse sì? Non smette di 

fare domande, anche se i due uomi-

ni fingono di non ascoltarla più. Non 

abbiamo venduto i mobili e tutto il resto? 

Non abbiamo già detto sul treno che ci 

mancano i bambini? A me mancano, ad 

ogni modo, e come farò a lavorare così, 

se penso sempre ai miei figli? Se stan-

no bene? Come farò a superare tutto 

questo, sapendo che potrebbero volerci 

anni, potete dirmelo? Come farò a dormi-

re, a riposare, a mangiare, a vestirmi? Non 

può essere che vogliano questo, vero? 

O forse sì? Che viviamo una vita così? 

Non siamo forse esseri umani? Che cosa 

siamo, se non esseri umani? Abbiamo o 

non abbiamo diritti?

E quando lei inizia a parlare in modo 

sempre più concitato, ripetendo come 

un mantra «ma mi state ascoltando?» il 

marito non ce la fa più. Dà un pugno sul 

tavolo da campeggio, che va in mille pezzi, 

i piatti cadono sul pavimento di legno 

e tutti e tre si chinano a raccoglierne i 

cocci per metterli in un sacchetto di carta. 

L’amico si congeda, vergognandosi della 

sua codardia. Il marito abbraccia la moglie, 

le dice che andrà tutto bene, che devo-

no soltanto tenere duro per un po’, fino 

a quando la fortuna non inizierà a girare. 

Non possiamo tornare indietro, dice lui, 

attorcigliandosi i baffi. Ma lei non rispon-

de. Un solo pensiero le frulla di conti-

nuo nella testa, sempre la stessa frase: 

csapdában vagyok. Sono in trappola.

LINK

https://www.melindanadjabonji.ch/



116 TANGRAM 49_Dossier

Ich schreibe aus dem Komfort der Schweiz

und grossem Unwohlsein zugleich

Alles ist nach rechts gekippt

als wär die Erde eine Scheibe

und die Verdammten dieser Erde 

leben auf der Unterseite

Ausser in der Schweiz, denn

hier ist alles gut

alles so schön leise

man hört nicht mal die Wut

Wir sind hier so privilegiert,

dass jeder, der jammert sich fürs “Mimimi” geniert

Hier gibts ja keine Hindernisse, hier baut man Tunnel in den Berg

Hopp Schwyz! und wehe allem, das den Tunnelblick verdirbt

In der Schweiz lamentieren ist wie telefonieren im Zug: 

Das würde wohl eher stören “shhhh”, “unhöflich”, “z’luut”

Die halbe Welt ein Abgrund und wir: leben auf der Alp 

Hier glaubt man an Heidis Klara und das Märchen von der Weid

also: dass die Bergluft alles heilt

Und der Steuerzahler fragt, wer das alles zahlt? oder!

Ja, es ist sehr befreiend,

von einem Berg zu schreien

[jodel] Aaaaaaaaaah huuuuuhuuuu - das weisst du, das weiss ich

doch selten hört man, was ein Fluch das auch ist.

Hier gibt es ganze Täler, nicht nur Schattenseiten

Drei von vier Vierteln sind Wähler, doch wer zittert wohl zu Abstimmzeiten?

Der raue Wind schluckt unsre Stimmen

Und unberechenbare Stürme ham auch politisch ihr System

Wer weiss, welcher Wolf uns morgen Nacht wieder wach hält

wir reden von Menschen mit schwarzen Schafen im Sprachbild

Niemand warnt dich  
vor der Schweiz
Text zum Anlass der Feier des 30-jährigen Jubiläums der EKR.

Fatima Moumouni

REFLEXION



117TANGRAM 49_Dossier

Der Kampf gegen Rassismus hört nicht auf, 

denn er ist lang

ausser in der Schweiz, 

da hat er fast nicht angefangen

Dass ich auf der Bühne steh, heisst nicht dass ich gleich bin

weil ich auch muslimisch, queer, Frau und auch nicht weiss bin

aus dieser Position ist es immer eine Fangfrage

Was heisst es eigentlich zu sprechen, 

ohne dass ich Angst habe

mir dabei’s Genick zu brechen, 

wenn ich etwas anklage?

Wo fange ich an? 

Und:

Wenn ich die Bundesrätin treffe, was sag ich ihr dann?

Wenn ich die Bundesrätin treffe, was sag ich ihr dann?

“Guete Tag, schönes Land!”? 

Oder ob sie wohl auch das Apero kaum erwarten kann? 

statt: 

Die Berge kommen näher, sie sind wohl konziliant

Bei all dem Stolz, dass sich hier links und rechts die Hand geben kann	

wird oft vergessen, es gibt hier Menschen die hängen nur noch mit einer schwachen 

Hand an nem Hang

und der Wert einer Willensgemeinschaft ist, wie viel sie fängt von denen die falln

Warum ringt dieses Land so sehr mit Gleichbehandlung

Und das Sprechen über Menschenrechte klingt wie ne Preisverhandlung?

Die Schweiz hat ihre Mittel gegen Unrecht voller Härte

Bricht die Welt in ihrer Mitte zeigt dieses Land seine Werte

sie schützen den Mensch

und mitten in Genf 

sitzt die UN, wohl nicht UNWRA- ähm wohl nicht unwahr

und wenn es blitzt, wenn es brennt, dann ist der wichtigste Grundsatz 

also das, nach dem wir hier streben

was die Schweiz verteidigt mit ihrem eigenen Leben

wozu sich nicht zu bekennen, eine Beleidigung wäre

das wofür sie steht, mit drei Fingern Vereidigung schwörend,

Das Mantra aller Schweizer*innen, die einzig feste Meinung:

Es gibt kein schlechtes Wetter, es gibt nur schlechte Kleidung!

Es gibt kein schlechtes Wetter, es gibt nur schlechte Kleidung 

das klingt wie ein Sprichwort doch ist wohl mehr Verteidigung

Alles ganz pragmatisch im funktionalen Outfit 

Schweiz ist aus dem Fenster zu schauen, wenn es schifft

und es stürmt da draussen.

“Lueg! Aso..aso.. - kaum zu glauben”

Hagel: “hey nei!”

Wind: “ja. chamer nüt mache” zum Glück windets da inne nöd! nich? 



118 TANGRAM 49_Dossier

Kälte: “es isch eso. aber uunmöglich! Aso”

“Aso Aso Aso! Was da dusse alles los isch!”

Die Schweiz sitzt immerzu am Fenster.

Doppelglas, frisch geputzt, 

nach aussen gibts nen Sichtschutz 

das ist der den Trick, den sie schon durch ihre ganze Geschichte nutzt

und dann tut sie wieder pflichtbewusst

hat vergessen oder nicht gewusst

Wer Swissness eben richtig nutzt nennt es neutral: 

nichts tun ohne Gesichtsverlust

Ein Wolf in Schokoladenfell.

Achtung.

Niemand warnt dich vor der Schweiz. 

Niemand sieht die Flagge und weiss sofort, dass Blut rot ist

Alle sehn das Kreuz, wo das Gleichgewicht im Lot ist

Alle sehn die Sauberkeit, denn die Schweiz die putzt neurotisch,

Niemand sieht das Gold und denkt an den Dreck

Niemand sieht das Geld und rennt sofort weg

Niemand warnt dich vor der Schweiz

unsichere Seilschaft auf dem Berg beim Klettern

Niemand warnt dich vor der Schweiz

und ihren Gesetzeslücken

Dank an die Vorsteiger die sich schon vor uns mit festen Griffen 

hielten an bröckligen Klippen um uns doch ein paar Rechte zu sichern

Niemand warnt dich vor der Schweiz

wenn ich s nicht wüsste, würd ichs auch nicht wissen

Doch am hoffnungsvollen Himmel sieht man immer graue Spitzen: 

Recht auf Diskiminierungsfreiheit macht selten Welle

Recht vor Gericht gegen Rassismus, seltene Fälle

Oft bleibt nur ein Verweis auf die Meldestelle

Die Schweiz ist langsam, die Welt ist schneller

Hier zahlt man sogar für den Schlag in den Bauch

Wenigstens melden für die Statistik, vielleicht wacht jemand auf!

Der Blick auf die Welt 

geformt von neutralen Meinungen aus rechten Zeitungen

es gibt hier keine Kälte

es gibt nur schlechte Heizungen

Aber was ist mit dem Winter?

und dem rauen Wind im Nacken

Was ist mit dem Winter

die trockene Heizungsluft im Rachen?

ewiger Pfnüsel mit kalten schnupfenden Nasen 

Was ist mit dem Winter?

Was mit denen, die vom Skilift gefallen sind?



119TANGRAM 49_Dossier

Was ist mit denen, die nie richtig Teil sind?

die sich überlegen, doch im Süden zu altern

weil sie die Biese zu kalt finden 

Was ist mit dem Winter?

Was mit denen die keine Funktionskleider haben 

keine ON-Schuhe tragen

Fälle ohne Fürsprache

die von der Jurisdiktion nichts erwarten

und doch die humanitäre Tradition hinterfragen

Was ist mit dem Winter?

was mit denen, die eure Tunnel gebaut ham

tief 

was mit denen, die nie wieder raus kamen

nie

was mit denen, die hier putzen, eure Hecken stutzen, eure Eltern stützen

was mit denen, die euch nützen?

denen, die hier bauen und ihren Rücken kaputt gemacht haben

denen, die sich nicht trauen beim Sozialamt Stutz zu beantragen

Was mit denen, die zu wenig Schutz in diesem Land haben?

Was ist mit dem Winter?

und was helfen Raclette und Fondue

wenn man darauf wartet ne Chance zu kriegen

was helfen Jacke, Schal und Handschuh

Wenn man Wohnung und Job mit dem falschen Namen sucht?

Was ist mit dem Winter?

Wenn Würfel und Blätter schon gefallen sind

und die Gesetze zu viel zu kalt sind

ganz neutrale Fragen an ein neutrales Land

wer dieses Land kennt zieht sich tatsächlich warm an

Geschichtsverdruss und

Rechte Hetze 

Es gibt hier kein Rassismus -

es gibt nur schlechte Gesetze

irgendwann wird man wohl was machen 

denn in der wohlverfassten Präambel der Schweizer Bundesverfassung

steht, dass die Stärke des Volkes sich misst am Wohle der Schwachen, eh.

Es ist jetzt Zeit für Wandel.   

es braucht unter anderm ein Gesetz für Gleichbehandlung

Wann, wenn nicht wann - ich weiss nicht - wer, wenn nicht… wer?

Vielleicht jetzt zum dreissigsten Jubiläum der EKR.



120 TANGRAM 49_Dossier

Epilog

(zum laut Lesen, die Variablen X ergeben sich aus dem Reim)

Ich weiss, dass man in Krisenzeiten 

nie ein Zeichen 

setzt mit schiefen Reimen, 

das wird niemals reichen.

Und doch ist wichtig den Mund aufzumachen 

und aufzupassen 

Weil das Wort in einer Demokratie-gar nicht wenig wiegt: 

und vor unseren Augen passiert in x ein x

Da draussen stürmts und es passieren Völkerrechts- und andre Verletzungen 

macht das Fenster auf - 

es ist Zeit sich mit unserer Verantwortung auseinanderzusetzen

Gerade in der Schweiz vergisst man, dass es bei Diskussionen um Diskriminierungs-

freiheit, «Diversity» und Gleichbehandlung immer auch um Leben und Tod, also auch 

um Sicherheit geht. Unsicherheit gehört zum Alltag vieler Minderheiten – also der 

Mehrheit der Menschen auf der Welt. Dazu gehören nicht nur Krieg, illegale Besat-

zungen, die Klimakrise und menschengemachte, politisch motivierte Hungerkrisen. 

Auch Rassismus, darunter Anti-Schwarzen Rassismus, antimuslimischer Rassismus, 

Antisemitismus, Rassismus gegen Sinti*zze und Rom*nja, andere Rassismen sowie 

Queerfeindlichkeit, Ableismus und weitere Diskriminierungsformen machen diese 

Welt gerade für viele Menschen unerträglich.  

 

Die Schweiz hat nicht nur den Ruf einer humanitären Tradition, einer Hüterin der 

Menschenrechte und Vermittlerin in Zeiten von Krieg und Unrecht. Sie profitiert auch 

massiv davon – beides verpflichtet. Sie profitiert teilweise auch direkt von der Unsi-

cherheit in anderen Ländern.

Ich möchte dafür plädieren, dass Sie, wir, die Schweiz, uns in die Unsicherheit bege-

ben, zu fragen, ob wir genug machen. Und wie wir die Welt und die Schweiz zu einem 

sichereren Ort machen können – und das keinesfalls im Sinne einer rechtskonser-

vativen bis rechtextremen Weltsicht – sondern im Sinne einer kompromisslosen 

Menschlichkeit und gegen eine radikale Gleichgültigkeit.

Sonst ist die Schweiz nicht die Schweiz. Also oder je nachdem: Vielleicht ist 

die Schweiz auch einfach ... die Schweiz, aber ich wünsche mir jedenfalls mehr 

«Schweiz» von der Schweiz.

->
Personne ne te met en garde contre la Suisse. 

Une cordée fragile est suspendue 

à flanc de montagne.

Nessuno ti mette in guardia dalla Svizzera:

scalare una montagna attaccati 

a una corda non assicurata.



Niemand warnt dich vor der Schweiz
unsichere Seilschaft 
auf dem Berg beim Klettern



122 TANGRAM 49_Dossier

NOTE

Afin de préserver l'originalité et la musicalité du texte en spoken word, nous avons renoncé à 

le traduire dans son intégralité. Des extraits en sont toutefois présentés dans les légendes des 

illustrations de la revue.

En Suisse, on oublie souvent que parler de non-discrimination, de diversité ou 

d’égalité de traitement, c’est aussi parler de sécurité. Et donc, de vie ou de mort. Or 

l’insécurité fait partie du quotidien de nombreuses minorités – autrement dit, de la 

majorité de la population mondiale. Elle ne résulte pas seulement des guerres, des 

occupations illégales, de la crise climatique ou des famines provoquées par l’homme 

et instrumentalisées à des fins politiques. Elle découle aussi du racisme. Du racisme 

à l’égard des personnes noires, musulmanes ou juives, de celui envers les Manou-

ches, les Sintés ou les Roms, mais aussi d’autres formes de discrimination, comme la 

queerphobie ou le validisme, qui rendent ce monde invivable pour tant de personnes. 

La Suisse est connue pour sa tradition humanitaire, son rôle de gardienne des droits 

humains et de médiatrice en temps de guerre ou d’injustice. Cette réputation lui 

confère d’immenses privilèges, mais l’oblige tout autant. Dans une certaine mesure, 

la Suisse profite même de l’insécurité qui règne ailleurs.

Je voudrais nous inviter – vous, nous, la Suisse – à quitter notre zone de confort 

pour nous demander : en faisons-nous vraiment assez ? Et surtout : comment 

rendre ce monde et la Suisse plus sûrs ? Non pas au nom d’une vision conservatrice 

ou d’extrême droite, mais au nom d’une humanité sans compromis, qui refuse toute 

forme d’indifférence. 

Sinon, la Suisse n’est plus vraiment la Suisse. Ou alors… peut-être n’est-elle tout 

simplement que la Suisse. Pour ma part, j’attends davantage de « Suisse » de la part 

de ce pays qui est le nôtre.

Toast à une Suisse  
en mal d’elle-même 
Épilogue du texte en spoken word composé en allemand à l'occasion 

du 30e anniversaire de la CFR (voir p. 118–122).

Fatima Moumouni

RÉFLEXION



123TANGRAM 49_Dossier

NOTA

Dato che andrebbero perse l’originalità e la musicalità del testo in spoken word, si è volutamente 

rinunciato a tradurlo nella sua integralità. Alcuni estratti sono tuttavia riportati in lingua italiana 

nelle didascalie delle illustrazioni. 

Proprio in Svizzera ci si dimentica che quando si discute di non discriminazione, 

«diversità» e parità di trattamento, si discute sempre anche di vita e di morte, quindi 

anche di sicurezza. L’insicurezza fa parte della vita quotidiana di molte minoranze, 

ovvero della maggioranza delle persone su questa Terra. L’insicurezza non include 

soltanto la guerra, le occupazioni illegali, la crisi climatica e le crisi alimentari provo-

cate dall’Uomo e motivate da ragioni politiche. Include anche il razzismo – il razzismo 

anti-Nero e quello antimusulmano, l’antisemitismo, il razzismo nei confronti delle 

persone sinti e rom, altri tipi di razzismo, l’omofobia, l’abilismo e altre forme di discri-

minazione, che rendono questo mondo insopportabile per molte persone.

La Svizzera non soltanto ha la reputazione di avere una tradizione umanitaria, di 

essere custode dei diritti umani e mediatrice in tempi di guerra e ingiustizie, ma ne 

trae anche enormi vantaggi – sia nell’uno che nell’altro caso, questo comporta degli 

obblighi. Inoltre, beneficia in parte direttamente dell’insicurezza che regna in altri 

Paesi.

Vorrei invitare voi, noi, la Svizzera, a uscire dalla comfort zone per chiederci se stiamo 

facendo abbastanza. E come possiamo rendere il mondo e la Svizzera un luogo 

più sicuro – ma non nel senso di una visione del mondo conservatrice di destra o 

estrema destra, bensì nel senso di un’umanità senza compromessi e contraria a una 

radicale indifferenza.

Altrimenti la Svizzera non è la Svizzera. O forse, a seconda dei punti di vista, è sempli-

cemente... la Svizzera. In ogni caso, io vorrei più «Svizzera» dalla Svizzera.

Nessuno ti mette  
in guardia dalla Svizzera
Epilogo del testo in spoken word recitato in tedesco in occasione  

dei festeggiamenti per i 30 anni della CFR (v. pag. 118–122).

Fatima Moumouni

RIFLESSIONE





125TANGRAM 49_News

News

deutsch

Bericht Rassismusvor
fälle aus der Beratungs- 
arbeit 2024
Das Beratungsnetz für Rassismusopfer 

hat im Jahr 2024 insgesamt 1211 Fälle 

rassistischer Diskriminierung dokumen-

tiert und ausgewertet. Das sind 335 Fälle 

mehr als im Vorjahr, was einer Zunahme 

um knapp 40  Prozent entspricht. Die 

Gründe dafür sind nicht nur im Weltge-

schehen und der zunehmenden Polari-

sierung des gesellschaftlichen Diskurses 

zu suchen, sondern auch in der besseren 

Sichtbarkeit der Beratungsstellen, die 

dazu führt, dass betroffene Menschen 

sich bei einem Vorfall rassistischer Dis-

kriminierung häufiger beraten lassen. 

Die meisten Vorfälle ereigneten sich im 

Bildungsbereich, am Arbeitsplatz sowie 

im öffentlichen Raum. Sie betrafen am 

häufigsten Ausländer- bzw. Fremden-

feindlichkeit sowie Anti-Schwarzen Ras-

sismus. Zudem zeigte sich eine starke 

Zunahme von Fällen von antimuslimi-

schem Rassismus, und Antisemitismus 

blieb konstant hoch.

LINK 

www.ekr.admin.ch > Publikationen > Nationa-

les Monitoring

Neue Broschüre –  
Informationen für  
Medienschaffende
Im März 2025 veröffentlichte die Eidge-

nössische Kommission gegen Rassismus 

ein Factsheet für Medienschaffende, das 

an die zentrale Rolle der Medien in der 

Bildung der öffentlichen Meinung und 

ihre besondere Verantwortung bei der 

Diskriminierungsprävention erinnert. 

Die Broschüre formuliert konkrete Emp-

fehlungen, wie die Reproduktion von 

Stereotypen und stigmatisierenden Nar-

rativen vermieden werden kann. Die Vor-

schläge fussen auf einer Studie, die 2020 

im Auftrag der EKR von der Académie du 

journalisme et des médias (AJM) der Uni-

versität Neuenburg durchgeführt wurde 

und die Berichterstattung rund um The-

men wie Migration und Herkunft analy-

siert. Dabei wurden Mechanismen identi-

fiziert, die zur – oftmals unbeabsichtigten 

– (Re-)Produktion von vorurteilsbehafte-

ten oder diskriminierenden Informationen 

führen. Anhand der Ergebnisse konnten 

mehrere problematische Praktiken her-

ausgearbeitet werden, z. B. unzulässige 

Verallgemeinerungen, Dekontextualisie-

rung und eine Titel- oder Bildgestaltung, 

die Stereotype verstärkt.

Ziel des EKR-Factsheets ist, präzisen, 

differenzierten Journalismus, der sich der 

Auswirkungen seiner Berichterstattung 

bewusst ist, zu fördern.

LINK

www.ekr.admin.ch > Publikationen > Weitere 

Publikationen

Zwei Studien für einen 
besseren Schutz vor 
rassistischer Diskrimi-
nierung

Im Juni 2025 veröffentlichte die EKR zwei 

wichtige Studien, auf Grundlage derer sie 

ihr Manifest für ein allgemeines Gleich-

behandlungsgesetz formulierte. Mit dem 

Manifest spricht sich die EKR für einen 

umfassenden Rechtsrahmen aus, der 

Betroffene besser vor Diskriminierung 

schützt, insbesondere in alltäglichen 

Lebenssituation zwischen Privatpersonen.

Zivilrechtlicher Diskriminierungs-

schutz in Europa im Vergleich –  

Synthesebericht. 

Die Studie zum Schutz vor rassisti-

scher Diskriminierung im Zivilrecht in 

Europa des Schweizerischen Instituts 

für Rechtsvergleichung (SIR) stützt sich 

auf eine vertiefte Analyse der Rechts-

systeme mehrerer europäischer Länder, 

darunter Deutschland, Frankreich, Nor-

wegen, Österreich und Dänemark. Sie 

bietet einen Überblick über die Ansätze 

und Mechanismen, die in anderen 

Staaten eingeführt wurden, um einen 

wirksamen Schutz vor rassistischer 

Diskriminierung im Zivilrecht zu gewähr-

leisten.

Schutz vor rassistischer Diskrimi-

nierung im Privatrecht – Analyse und 

Lösungsvorschläge 

Diese Studie untersucht die im schwei-

zerischen Privatrecht bestehenden 

Lücken, insbesondere in den zwei 

Bereichen, in denen es am häufigsten 

zu rassistischer Diskriminierung kommt: 

Wohnen und Arbeit. Sie empfiehlt 

gezielte rechtliche Anpassungen, dar-

unter die Schaffung eines neuen Geset-

zes, und macht konkrete Vorschläge zur 

Verbesserung des Zugangs zur Justiz, 

insbesondere mit Blick auf Mehrfachdis-

kriminierung. 

LINK 

www.ekr.admin.ch > Publikationen > Studien

«Horizon d’une loi  
antiraciste»

Wie kam es, dass die Schweiz ein Rassis-

musverbot erliess? In «Horizon d’une loi 

antiraciste» zeichnet Matthieu Thomas 

die Entstehungsgeschichte eines Schlüs-

selartikels des Schweizerischen Strafge-

setzbuchs (StGB) nach, der 1994 an der 

Urne angenommen wurde und öffentliche 

rassistische und antisemitische Äusse-

rungen bestraft. An der Diskriminierungs-

strafnorm wurde über einen Zeitraum von 

fast dreissig Jahren gearbeitet: Der Weg 

bis ins StGB war lang und steinig.

In seinem Buch untersucht Thomas die 

verschiedenen Fassungen des Gesetzes-



126126 TANGRAM 49_News

entwurfs von den späten 1960er-Jahren 

bis zur Volksabstimmung. Was als eher 

bescheidenes aussenpolitisches Anlie-

gen begann, angestossen von einigen 

Bundesbeamten, denen die Ratifizierung 

eines UNO-Abkommens am Herzen lag, 

entwickelte sich in den späten 1980er-

Jahren mit dem Erstarken der extremen 

Rechten, heftigen Flüchtlingsdebatten 

und dem Aufkommen eines Antirassis-

mus helvetischer Prägung zu einem 

hitzigen Streitthema. Von der radikalen 

Rechten im Kampf gegen «Überfrem-

dung» oder auch im Namen der «weis-

sen Rasse» bekämpft, bildete sich um die 

Gesetzesvorlage während der Abstim-

mungskampagne eine Kontroverse um 

die «Schweizer Identität» heraus. 

Im Rahmen seiner sorgfältigen Recher-

che, die ihn in Archive führte und Reden 

aus der Zeit analysieren liess, blickt 

Matthieu Thomas hinter die Kulissen der 

Schweizer Gesetzesfabrik. Der Sozio-

loge an der Universität Lausanne zeigt 

die Vielfalt der bei der Ausgestaltung der 

Diskriminierungsstrafnorm involvierten 

Akteure auf, darunter Verwaltung, mili-

tante Kollektive, Religionsgemeinschaf-

ten, Presse und Parlament. 

Heute, dreissig Jahre nach seiner 

Annahme, in einer Zeit, in der Rassis-

mus und Antisemitismus nach wie vor 

schreiende Realität sind, zeichnen sich 

die Grenzen des Gesetzes deutlich ab. 

Es sollte die Verbreitung von Hassreden 

im öffentlichen Raum eindämmen und 

erweist sich nun im Kampf gegen alltäg-

liche Rassendiskriminierung und insti-

tutionellen Rassismus als wirkungslos. 

2025 ist ein gutes Jahr, um kritisch Bilanz 

zu ziehen, die Relevanz der Diskriminie-

rungsstrafnorm zu hinterfragen und neue 

gesetzgeberische Horizonte für eine 

gerechtere Gesellschaft aufzutun.

Editions Labor et Fides, Oktober 2025

Matthieu Thomas, Universität Lausanne

français

Rapport sur les inci-
dents racistes recen-
sés par les centres de 
conseil en 2024

En  2024, les membres du Réseau de 

centres de conseil pour les victimes du 

racisme ont recensé et analysé 1211 cas 

de discrimination raciale, soit 335 de 

plus que l’année précédente. Il s’agit 

d’une hausse de presque 40 %. Plusieurs 

facteurs expliquent cette évolution : 

d’une part, certains événements géopo-

litiques et la polarisation croissante du 

discours public ; d’autre part, une meil-

leure visibilité de l’offre des centres 

de conseil, qui conduit les personnes 

concernées à solliciter plus fréquemment 

un accompagnement en cas de discrimi-

nation raciale.

La majeure partie des incidents se sont 

produits dans le domaine de l’éduca-

tion, sur le lieu de travail et dans l’espace 

public, le plus souvent sous forme de 

xénophobie et de racisme anti-Noirs. On 

constate par ailleurs une forte augmen-

tation du racisme antimusulman, tandis 

que l’antisémitisme se maintient à un 

niveau important.

LIEN

www.ekr.admin.ch/f > Publications > Monito-

rage national

Nouvelle brochure 
d’information à l’inten-
tion des médias
En février 2025, la CFR a publié une fiche 

de sensibilisation pour rappeler le rôle 

fondamental des médias dans la formation 

de l’opinion publique et leur responsabilité 

dans la prévention des discriminations.

Cette brochure propose aussi des pistes 

concrètes pour éviter la reproduction de 

stéréotypes et de récits stigmatisants. 

Elle est fondée notamment sur les résul-

tats d’une étude menée en  2020 par 

l’Académie du journalisme et des médias 

(AJM) de l’Université de Neuchâtel pour 

le compte de la CFR. Dans cette étude, 

l’AJM a analysé le traitement médiatique 

de thématiques liées à la migration et à 

l’origine des personnes, en identifiant les 

mécanismes susceptibles de produire 

une information biaisée ou discrimina-

toire, souvent de manière non intention-

nelle. Elle a permis de dégager plusieurs 

types de pratiques problématiques, allant 

de la généralisation abusive à la décon-

textualisation, en passant par des choix 

de titres ou d’illustrations qui renforcent 

les stéréotypes.

Avec cette brochure, la CFR entend 

encourager un journalisme rigoureux, 

nuancé et conscient des effets des 

représentations qu’il véhicule.

LIEN

www.ekr.admin.ch/f > Publications > Autres 

publications

Deux études sur le ca-
dre légal en matière de 
protection contre la  
discrimination raciale

En juin 2025, la CFR a publié deux études 

majeures qui appuient son manifeste en 

faveur d’une loi générale sur l’égalité de 

traitement. Ce manifeste plaide pour un 

cadre légal transversal permettant de 

mieux protéger les personnes victimes 

de discrimination dans la vie quotidienne, 

notamment dans les rapports entre 

particuliers.

Analyse comparative de la protection 

contre les discriminations en droit civil 

en Europe : rapport de synthèse

Réalisé par l’Institut suisse de droit 

comparé et fondé sur une étude appro-

fondie des systèmes juridiques de 

plusieurs pays européens – notamment 

l’Allemagne, la France, la Norvège, l’Au-

triche et le Danemark –, ce rapport de 

synthèse offre un aperçu des approches 

et des mécanismes adoptés par d’autres 

États pour garantir une protection effec-



127TANGRAM 49_News

tive contre la discrimination raciale dans 

le domaine du droit civil. 

La protection contre la discrimination 

raciale en droit privé : analyse et pro-

positions de solutions

Cette seconde étude identifie les 

lacunes du droit suisse, en particulier 

dans les domaines du logement et de 

l’emploi, où les discriminations raciales 

sont les plus fréquemment constatées. 

Elle recommande des adaptations légis-

latives ciblées – voire la création d’une 

loi dédiée – et propose des mesures 

concrètes pour améliorer l’accès à la 

justice, notamment en prenant en compte 

les discriminations intersectionnelles.

LIEN 

www.ekr.admin.ch/f > Publications > Études 

« Horizon d’une loi  
antiraciste »

Comment la Suisse en est-elle venue à 

interdire le racisme ? Ce livre raconte la 

naissance d’un article clé du code pénal, 

accepté par votation populaire en 1994, qui 

punit les discours racistes et antisémites 

tenus en public. Élaborée pendant près 

de trente ans, cette législation a connu un 

parcours aussi complexe que sinueux.

L’enquête suit les multiples vies de ce 

projet de loi, de la fin des années  1960 

à la votation. D’abord discret enjeu de 

politique étrangère, initiée par quelques 

fonctionnaires fédéraux soucieux de 

ratifier une convention des Nations 

unies, la loi devient un sujet brûlant à la 

fin des années  1980 avec la montée de 

l’extrême droite, les virulents débats sur 

les réfugiés et l’émergence d’un anti-

racisme helvétique. Combattue par la 

droite radicale au nom de la « lutte contre 

la surpopulation étrangère », voire de la 

défense de la « race blanche », elle cris-

tallise les tensions autour de l’« identité 

suisse » lors de la campagne de votation.

À partir d’une enquête fouillée, au cœur 

des archives et des discours publics de 

l’époque, Matthieu Thomas, sociologue 

à l’Université de Lausanne, plonge dans 

les coulisses de la fabrique législa-

tive suisse. Il met en lumière la pluralité 

des acteurs impliqués – administration, 

collectifs militants, communautés reli-

gieuses, journaux, parlementaires – et 

les rôles qu’ils ont joués dans l’élabora-

tion de cette norme pénale.

Trente ans après son adoption, alors que 

le racisme et l’antisémitisme demeurent 

une réalité criante, la loi montre ses 

limites. Conçue pour enrayer la diffu-

sion des discours de haine dans l’es-

pace public, elle se révèle impuissante 

à combattre les discriminations raciales 

ordinaires et le racisme institutionnel. 

L’année 2025 offre l’occasion d’en dres-

ser un bilan critique, d’en interroger la 

portée et d’ouvrir de nouveaux horizons 

législatifs pour une société plus égali-

taire.

Éditions Labor et Fides, octobre 2025

Matthieu Thomas, Université de Lausanne

italiano

Rapporto di analisi 
2024: episodi di razzi-
smo trattati nell’attività 
di consulenza

Nel 2024, la Rete di consulenza per le 

vittime del razzismo ha censito e analiz-

zato un totale di 1211 episodi di discrimi-

nazione razziale. Si tratta di 335 in più 

rispetto all’anno precedente, pari a un 

aumento di circa il 40 per cento. Questo 

incremento è dovuto a diversi fattori: da 

un lato, alla crescente polarizzazione del 

dibattito pubblico e all’evoluzione della 

situazione geopolitica, dall’altro, al fatto 

che l’offerta dei servizi di consulenza è 

sempre più conosciuta e che quindi le 

persone interessate da discriminazioni 

razziali vi ricorrono più spesso.

La maggior parte degli episodi si è veri-

ficata nel settore della formazione, sul 

posto di lavoro e nello spazio pubbli-

co. Per lo più si è trattato di xenofobia 

o di razzismo nei confronti delle perso-

ne nere. Inoltre, è stato registrato un 

aumento significativo degli episodi di 

razzismo antimusulmano, mentre l’anti-

semitismo è rimasto a un livello elevato.

LINK 

www.ekr.admin.ch/i > Pubblicazioni > Monito-

raggio nazionale

Nuovo opuscolo –  
Informazioni per i media

Nel febbraio del 2025, la CFR ha pubbli-

cato un opuscolo in cui rammenta il ruolo 

fondamentale dei media nella formazione 

dell’opinione pubblica e la loro responsa-

bilità particolare nella prevenzione delle 

discriminazioni.

L’opuscolo, che propone soluzioni 

concrete per evitare la riproduzione di 

stereotipi e narrazioni stigmatizzanti, è 

basato sui risultati di uno studio condot-

to nel 2020 dall’Accademia di giornali-

smo e media dell’Università di Neuchâtel 

su mandato della CFR. Questo studio ha 

analizzato la copertura mediatica di temi 

relativi al retroterra migratorio e all’origi-

ne delle persone, identificando i mecca-

nismi suscettibili di produrre, spesso non 

intenzionalmente, informazioni falsate o 

discriminatorie. I risultati hanno eviden-

ziato diverse categorie di elementi 

problematici, che vanno dall’abuso di 

generalizzazioni, alla decontestualizza-

zione fino alla scelta di titoli o illustrazioni 

che rafforzano gli stereotipi.

Con questo opuscolo, la CFR intende 

promuovere un giornalismo rigoroso, in 

grado di fare le opportune distinzioni 

e consapevole degli effetti che il suo 

modo di presentare le informazioni può 

avere.

LINK 

www.ekr.admin.ch/i > Pubblicazioni > Altre 

pubblicazioni



128128 TANGRAM 49_News

Due studi sul quadro 
giuridico della prote-
zione contro la discri-
minazione razziale

Nel giugno del 2025, la CFR ha pubblicato 

due importanti studi a sostegno del suo 

Manifesto per una legge generale sulla 

parità di trattamento, che chiede l’istitu-

zione di un quadro giuridico trasversale 

atto a garantire una migliore protezione 

delle vittime di discriminazione nella vita 

quotidiana, in particolare nei rapporti tra 

privati.

Analisi comparativa della protezione 

contro la discriminazione nel diritto 

civile in Europa. Rapporto di sintesi

Realizzato dall’Istituto svizzero di diritto 

comparato e basato su uno studio appro-

fondito dei sistemi giuridici di diversi 

Paesi europei – in particolare Germania, 

Francia, Norvegia, Austria e Danimarca 

– questo rapporto di sintesi offre una 

panoramica degli approcci e dei mecca-

nismi adottati da altri Stati per garantire 

una protezione efficace contro la discri-

minazione razziale nel diritto civile.

Protezione contro la discriminazione 

razziale nel diritto privato. Analisi e 

possibili soluzioni

Questo secondo studio identifica le lacu-

ne del diritto svizzero, in particolare negli 

ambiti dell’alloggio e del lavoro, in cui le 

discriminazioni razziali sono più frequen-

ti. Raccomanda adeguamenti legislativi 

mirati – o addirittura l’introduzione di una 

legge ad hoc – e propone misure concre-

te per migliorare l’accesso alla giustizia, 

tenendo conto in particolare delle discri-

minazioni intersezionali.

LINK

www.ekr.admin.ch/i > Pubblicazioni > Studi

«Horizon d’une loi 
antiraciste»

In che modo la Svizzera è arrivata al 

punto di vietare il razzismo? Questo libro 

illustra la genesi di un articolo chiave del 

Codice penale, approvato in votazione 

popolare nel 1994, che punisce chiun-

que proferisca pubblicamente discorsi 

razzisti e antisemiti. Elaborata sull’arco 

di quasi trent’anni, la norma ha conosciu-

to un percorso tanto complesso quanto 

tortuoso.

Lo studio ripercorre le molteplici fasi di 

questo progetto normativo, dalla fine 

degli anni 1960 sino alla sua votazione. 

La norma, inizialmente riconducibile a 

una questione di politica estera solleva-

ta in modo piuttosto discreto da alcuni 

funzionari federali desiderosi di ratifica-

re una convenzione delle Nazioni Unite, 

diviene un tema di grande rilevanza alla 

fine degli anni 1980, in concomitanza con 

la forte ascesa dell’estrema destra, gli 

accesi dibattiti sui rifugiati e l’emergere 

di un antirazzismo elvetico. Osteggiata 

dalla destra radicale in nome della lotta 

contro l’«inforestierimento», e persino 

della tutela della «razza bianca», diven-

ta il bersaglio dei difensori dell’«identità 

svizzera» durante la campagna di voto.

Partendo da una ricerca approfon-

dita negli archivi e nei dibattiti pubblici 

dell’epoca, Matthieu Thomas, sociologo 

dell’Università di Losanna, ci porta die-

tro le quinte della macchina legislativa 

svizzera, mettendo in luce la pluralità 

degli attori coinvolti – pubblica ammini

strazione, associazioni militanti, comunità 

religiose, stampa e parlamentari – e i ruoli 

che hanno ricoperto nell’elaborazione 

della norma penale.

A trent’anni dalla sua adozione, in un 

momento storico in cui razzismo e anti-

semitismo sono una realtà concreta e 

diffusa, la norma sembra aver raggiunto i 

suoi limiti. Concepita per contrastare l’in-

citamento all’odio nello spazio pubblico, 

si è rivelata inefficace dinanzi alle discri-

minazioni razziali ordinarie e al razzismo 

istituzionale. Il 2025 offre l’opportunità 

di tracciarne un bilancio critico, di inter-

rogarsi sulla sua portata e di delineare 

nuovi orizzonti legislativi per una società 

più equa.

Edizioni Labor et Fides, ottobre 2025

Matthieu Thomas, Università di Losanna

->
Dehors, la tempête éclate,

ouvrez grand la fenêtre :

il est temps d’assumer.

Fuori infuria la tempesta,

spalancate la finestra:

è ora di un esame di coscienza.



Da draussen stürmts 
macht das Fenster auf - 
es ist Zeit sich mit unserer Verantwortung 
auseinanderzusetzen



130 TANGRAM 49_Rechtsprechung · Jurisprudence · Giurisprudenza130

deutsch

Urteil 6B_1477/2022 
des Bundesgerichts 
vom 24. April 2024
Im Vorfeld der Abstimmung über die Ehe 

für alle veröffentlichte der Beschuldigte 

auf Facebook unter anderem folgende 

Inhalte: «Wenn wir es nun zulassen, dass 

in naher Zukunft dann auch afrikanische 

Flüchtlinge (mehrheitlich Männer), kleine 

Mädchen zwecks «figgifiggi» adoptieren 

dürfen, dann Gute Nacht mit unserer Kul-

tur!» und «[...] Jedoch ist es einfach die 

Realität, dass häufig die jüngsten Mäd-

chen von Männern afrikanischer Her-

kunft, sexuell belästigt werden» (Zitat 

aus Urteil 6B_1477/2022 24.04.2024). Der 

Beschwerdeführer wurde von den Vor-

instanzen der Diskriminierung und des 

Aufrufs zu Hass schuldig gesprochen.

Der Beschwerdeführer bestreitet ins-

besondere, dass er sich gegen eine 

geschützte Gruppe im Sinne von Arti-

kel  261bis StGB gerichtet hat. Das Bun-

desgericht weist bei der Behandlung der 

Beschwerde darauf hin, dass der Begriff 

«Ethnie» eine unter einem Sammelbe-

griff zusammengefasste Mehrheit von 

Ethnien erfasse. Mit den verwendeten 

Ausdrücken nehme der Beschwerdefüh-

rer auf einen ganzen Kontinent Bezug. Es 

sei nicht erforderlich, dass der unbefan-

gene Durchschnittsadressat in diesem 

Kontext eine klare Abgrenzung zwischen 

den verschiedenen afrikanischen Eth-

nien vornehmen könne; die Verwendung 

eines Sammelbegriffs diene in diesem 

Kontext gerade dazu, die mit der Mehr-

zahl der erfassten Ethnien einherge-

hende Komplexität zu vereinfachen. Im 

allgemeinen Sprachgebrauch bezeichne 

der Begriff «Afrikaner» eine aus Afrika 

stammende männliche Person schwar-

zer Hautfarbe, die insbesondere ein 

Merkmal darstelle, welches die «Rasse» 

im Sinne der Strafnorm auszeichne, dies 

auch, wenn dem Durchschnittsadres-

saten bekannt sei, dass auf dem afri-

kanischen Kontinent auch Menschen 

weisser Hautfarbe leben. Da der Begriff 

«Flüchtling» als solcher von der Diskri-

minierungsstrafnorm nicht erfasst werde, 

werde er hier nicht als zentral betrach-

tet. Die gewählten Begriffe «afrikanische 

Flüchtlinge» und «Männer afrikanischer 

Herkunft» bezeichneten somit eine Eth-

nie und eine «Rasse» im Sinne von Arti-

kel  261bis StGB. Die Beschwerde wurde 

abgewiesen.50

Neben dem «technischen» Aspekt – die 

Frage, welche Begriffe Gruppen bezeich-

nen können, die durch die Diskriminie-

rungsstrafnorm geschützt sind – erin-

nert das Bundesgericht in diesem Urteil 

an den besonderen Kontext der politi-

schen Debatten. Tatsächlich müssen in 

diesem Bereich auch für die Mehrheit 

der Menschen schockierende Äusse-

rungen einen Platz haben, solange die 

Kritik sachlich bleibt und sich auf objek-

tive Informationen stützt. Der Schutz der 

Menschenwürde setzt jedoch einen Rah-

men, und Verstösse gegen sie müssen 

bestraft werden.

Hakenkreuze  
auf Autos

Über einen Zeitraum von mehreren 

Monaten werden hauptsächlich in zwei 

Gemeinden des Kantons Genf Autos 

durch in den Lack gekratzte Hakenkreuze 

beschädigt. Manchmal steht daneben 

«Hure», «Idiot» oder «FM=Nazi». Bilder 

einer Videoüberwachung lassen darauf 

schliessen, dass der Beschuldigte die 

Schäden verursacht hat. Das Polizeige-

richt Genf spricht ihn schuldig; er geht in 

Berufung. Eine höhere Instanz muss den 

Fall beurteilen.

In ihrem Urteil betrachtet die Berufungs-

instanz den Fall zunächst unter dem 

Gesichtspunkt der Verbreitung einer 

Ideologie (Art. 261bis Abs. 2 StGB). Diese 

Einschätzung ist allerdings nicht halt-

bar, da es keine Anhaltspunkte für die 

subjektive Absicht des Beschuldigten 

gibt, andere für nationalsozialistisches 

Gedankengut zu gewinnen oder solches 

zu verbreiten. Der Fall wird schliesslich 

aufgrund von Artikel 261bis Absatz 4 StGB 

beurteilt. Der Beschuldigte brachte das 

Hakenkreuzsymbol insgesamt 51-mal 

und über einen längeren Zeitraum an, 

was auf eine klare Absicht hinweist. Die 

Berufungsinstanz ist der Ansicht, dass 

der Beschuldigte nicht nur Fahrzeuge 

beschädigen, sondern auch Personen 

herabwürdigen wollte und er sich der 

diskriminierenden Bedeutung der Sym-

bole bewusst war, die er während des 

Verfahrens selbst mit den rechtsext-

remen Ideen der «Deutschen im Zwei-

ten Weltkrieg» in Verbindung brachte. 

«Jeder weiss, dass er durch die wieder-

holte und systematische öffentliche Ver-

wendung des Hakenkreuzsymbols eine 

Gruppe von Personen aufgrund ihrer 

Zugehörigkeit zu einer Gemeinschaft 

(der jüdischen Gemeinschaft) und einer 

Religion (dem Judentum) diskriminiert, 

da jeder, der mit solchen Symbolen kon-

frontiert wird, diese sofort und unzwei-

felhaft interpretieren wird » (Überset-

zung der Einschätzung des Gerichts). 

Der Beschuldigte habe diese Absicht 

gehabt, oder habe diese Möglichkeit 

zumindest in Betracht gezogen und sie 

in Kauf genommen, womit er sich der 

Diskriminierung und des Aufrufs zu Hass 

Rechtsprechung 
Jurisprudence 
Giurisprudenza 



131TANGRAM 49_Rechtsprechung · Jurisprudence · Giurisprudenza

im Sinne von Artikel 261bis Absatz 4 StGB 

schuldig gemacht habe.

Die Druckversion des Urteils umfasst 

41 Seiten, dies nicht nur wegen der Anzahl 

der beschädigten Fahrzeuge, sondern 

auch wegen der rechtlichen Implikatio-

nen. Denn die Verwendung oder Verbrei-

tung rassistischer Symbole wird von der 

Schweizer Rechtsordnung derzeit nicht 

speziell sanktioniert – abgesehen von 

seltenen Fällen wie dem vorliegenden 

nach Artikel 261bis StGB.51 Eine kürzlich im 

Parlament eingereichte Motion52 könnte 

dies jedoch bald ändern: Ein neues Spe-

zialgesetz zum Verbot des öffentlichen 

Verwendens von nationalsozialistischen 

Symbolen (VNSG) ist geplant.53 Die EKR 

konnte bei der Vernehmlassung54 Stel-

lung nehmen.

Auf dem Schulweg

«Drecks-Muslim»: mit diesen Worten 

beschimpfte ein junger Schüler einen 

Mitschüler auf dem Schulweg. Auch 

andere Kinder hörten die Beschimpfung. 

Ein Elternteil des Opfers wurde informiert 

und erstattete Strafanzeige für seinen 

Sohn. 

Drei Monate später fällt das Urteil: Das 

zuständige Jugendgericht erlässt einen 

Strafbefehl, der den jungen Schüler der 

Rassendiskriminierung im Sinne von Arti-

kel 261bis Absatz 4 StGB schuldig spricht. 

Der Schüler wird mit zwei Halbtagen per-

sönlicher Arbeitsleistung bestraft und 

ihm wird ein Teil der Verfahrenskosten 

auferlegt.

Eine kurze Geschichte, die uns jedoch 

daran erinnert, dass diese Formen der 

Gewalt leider fast alltäglich sind. Im 

Fokus steht dabei laut den Beratungs-

stellen regelmässig der Bildungsbereich, 

wo es 2024 zu den meisten Vorfällen 

rassistischer Diskriminierungen gekom-

men ist.55 Zu Gerichtsurteilen kommt 

es jedoch nur in sehr wenigen Fällen: 

Lediglich zwei  Prozent der Urteile seit 

1995 im Zusammenhang mit der Dis-

kriminierungsstrafnorm betreffen das 

schulische Umfeld.56 Dennoch gilt das 

Strafrecht für alle, auch für zehnjährige 

Kinder (Art.  3 Abs.  1 JStG). Bei so spe-

ziellen Straftaten bietet das Gesetz der 

urteilenden Behörde zahlreiche «Hand-

lungsmöglichkeiten», wie die Media-

tion (Art. 17 JStPO) oder Strafen wie die 

Vergeltungsstrafe oder, wie im vorlie-

genden Fall, die persönliche Leistung 

(Art. 21 ff. JStPO). Angesichts des in der 

Gesellschaft bereits bei den Jüngsten 

grassierenden Rassismus zeigt dieser 

Fall, dass es ein strafrechtliches Instru-

ment gibt, um ihn zu bekämpfen, wobei 

den Schutzbedürfnissen und der Ent-

wicklung des Jugendlichen besondere 

Beachtung zu schenken ist (vgl. Art.  2 

Abs. 1 JStG).

Pierre Monteiro, Jurist, arbeitete von 2024 bis 

2025 als Rechtspraktikant bei der EKR.

50	� Das Urteil enthält auch interessante 

Ausführungen zu den Begriffen 

«Herabsetzung» und «Verletzung der 

Menschenwürde» bei Äusserungen, die auf 

die sexuelle Orientierung abzielen. Auch 

in diesen Punkten wurde die Beschwerde 

abgewiesen.
51	� Leimgruber Vera, Die Rassismusstrafnorm in der 

Gerichtspraxis. Analyse der Rechtsprechung 

zu Art. 261bis StGB von 1995 bis 2019, Bern 

2021, 42 ff. 
52	� Motion 23.4318 eingereicht von der RK-SR.
53	� BJ, Laufende Gesetzgebungsprojekte, 

Verbot von nationalsozialistischen Symbolen, 

abgerufen am 11. Juni 2025, <https://

www.bj.admin.ch/bj/fr/home/sicherheit/

gesetzgebung/verbot-nazisymbole.html>.
54	� EKR, Vernehmlassungsverfahren, aufgerufen 

am 11. Juni 2025, <https://www.ekr.admin.ch/

aktuell/d258.html>.
55	� humanrights.ch/EKR, Rassismusvorfälle in der 

Beratungspraxis 2024, Bern 2025, S. 9.
56	� EKR, Statistischer Überblick über die 

Sammlung von Rechtsfällen – Stand 2023, 

abgerufen am 11. Juni 2025, <https://www.ekr.

admin.ch/dienstleistungen/d517.html>.



132 TANGRAM 49_Rechtsprechung · Jurisprudence · Giurisprudenza132

français

Arrêt 6B_1477/2022 
du Tribunal fédéral du 
24 avril 2024
Peu avant la votation sur le mariage 

pour tous, le prévenu publie sur Face-

book, entre autres, les propos suivants 

(librement traduits) : « Si nous permet-

tons que, dans un avenir proche, des 

réfugiés africains (majoritairement des 

hommes) adoptent des petites filles pour 

les exploiter sexuellement, alors nous 

pouvons dire adieu à notre culture » 

et « […] il est cependant regrettable 

de constater que les jeunes filles sont 

souvent victimes de harcèlement sexuel 

de la part d’hommes d’origine africaine ». 

Le prévenu a été reconnu coupable de 

discrimination et incitation à la haine par 

les instances cantonales compétentes.

En l’espèce, le prévenu nie notamment 

avoir visé un groupe protégé au sens 

de l’art. 261bis  CP. Saisi d’un recours, le 

Tribunal fédéral rappelle que le terme 

« ethnie » englobe une majorité d’eth-

nies regroupées sous un terme géné-

rique. Les propos choisis par le prévenu 

se réfèrent à l’ensemble du continent 

africain. Il n’est pas nécessaire qu’un 

« lecteur moyen » connaisse les déli-

mitations entre les différentes ethnies 

présentes ; dans ce contexte, nier la 

complexité des groupes en question 

est d’ailleurs l’objectif de l’utilisation de 

tels termes génériques. Dans le langage 

commun, un lien est également fait entre 

le terme « africain » et la couleur de peau 

noire, pertinente pour la qualification de 

« race » dans le sens de la norme pénale, 

et ce même lorsqu’il est connu que des 

personnes blanches vivent également 

sur le continent africain. Le terme « réfu-

gié », en tant que tel non couvert par la 

norme pénale anti-discrimination, n’est 

pas considéré comme central ici. Les 

termes choisis, « réfugiés africains » et 

« hommes d’origine africaine », repré-

sentent ainsi une ethnie et une « race » 

au sens de l’art. 261bis CP. Le recours est 

rejeté57.

Au-delà de l’aspect « technique » – 

quels termes peuvent désigner des 

groupes protégés par la norme anti- 

discrimination –, le Tribunal fédéral 

rappelle, dans cet arrêt, le contexte 

particulier des débats politiques. En 

effet, dans ce domaine, même des propos 

choquants pour la majorité doivent avoir 

une place, dès lors que les critiques sont 

basées sur des informations factuelles 

et objectives. La protection de la digni-

té humaine impose toutefois un cadre 

et les atteintes à celle-là doivent être 

sanctionnées.

Croix gammées  
sur des voitures

Plusieurs mois durant, un grand nombre 

de carrosseries de voitures se retrouvent 

marquées au couteau ou au poinçon 

par des croix gammées. Parfois, des 

propos tels que « pute », « connard » ou 

« FM=nazi » sont ajoutés. Un jour, des 

images de vidéo-surveillance laissent à 

penser que le prévenu est impliqué. Le 

Tribunal de police reconnaît le préve-

nu coupable ; ce dernier fait appel. Une 

instance supérieure est ainsi amenée à 

estimer ce cas.

Dans son jugement, l’instance d’appel 

considère tout d’abord l’affaire sous 

l’angle de la propagation d’une idéologie 

(art. 261bis, al. 2, CP). Cette qualification 

ne peut toutefois être retenue, à défaut 

d’éléments permettant d’assurer, sur le 

plan subjectif, une volonté du prévenu 

de gagner des tiers non engagés dans 

la pensée nazie, ni même à promouvoir 

cette dernière. Le cas est finalement 

apprécié sous l’angle de l’al. 4 de l’article 

pénal cité. En effet, le nombre de fois 

auquel le prévenu a recouru au symbole 

de la croix gammée – 51 au total, sur une 

longue période – démontre un choix 

délibéré ; peu de doutes subsistent ainsi 

quant aux intentions du prévenu. L’ins-

tance d’appel en conclut que le prévenu 

n’avait pas pour unique but d’endom-

mager les véhicules, mais également 

d’abaisser autrui, tout en ayant néces-

sairement conscience de la portée 

discriminatoire des symboles qu’il dessi-

nait, qu’il a lui-même rattachés durant la 

procédure aux idées d’extrême droite 

des « Allemands durant la Seconde 

Guerre mondiale ». « Tout un chacun 

sait, en faisant publiquement usage du 

symbole de la croix gammée de façon 

aussi répétée, systématique, qu’il agit 

de manière à discriminer un groupe de 

personnes en raison de leur appar-

tenance communautaire (la commu-

nauté juive) et religieuse (le judaïsme), 

puisque c’est cette interprétation que 

tout individu mis face à de tels dessins 

fera immédiatement, indubitablement », 

retiennent les juges. Le prévenu avait 

cette intention, ou à tout le moins il envi-

sageait et acceptait cette possibilité, se 

rendant ainsi coupable de discrimina-

tion et d’incitation à la haine au sens de 

l’art. 261bis, al. 4, CP.

En version imprimée, ce jugement compte 

41 pages. Un jugement étoffé, non seule-

ment en raison du nombre de véhicules 

touchés en l’espèce, mais également au 

vu des implications juridiques. En effet, 

l’utilisation ou la diffusion de symboles 

racistes n’est, pour l’instant, pas spéci-

fiquement sanctionnée par l’ordre juri-

dique suisse – en dehors de cas rares, 

comme celui-ci, en vertu de l’art. 261bis 

CP58. Une récente motion déposée au 

Parlement59 pourrait toutefois bien-

tôt changer la donne : une nouvelle loi 

spéciale sur l’interdiction de l’utilisation 

publique des symboles nazis (LISN) est 

en projet60. La CFR a d’ailleurs pu prendre 

position lors de la consultation61.

Sur le chemin de 
l’école

« Sale musulman de merde » : les termes 

lancés par le prévenu, jeune écolier, à 

un camarade sur le chemin de l’école. 

D’autres enfants étaient présents. Infor-



133TANGRAM 49_Rechtsprechung · Jurisprudence · Giurisprudenza

mé, un des parents de la victime dépose 

une plainte pénale pour son fils.

Trois mois plus tard, l’heure du verdict : 

le Tribunal des mineurs compétent rend 

une ordonnance pénale reconnaissant le 

jeune coupable de discrimination raciale 

au sens de l’art. 261bis, al. 4, CP. L’écolier 

se voit administrer une peine de deux 

demi-journées de prestations person-

nelles à exécuter sous forme de travail 

et au paiement d’une partie des frais de 

procédure.

Une histoire courte, qui nous rappelle 

le caractère tristement fréquent de ces 

formes de violences. Régulièrement « sur 

le podium », le domaine de l’éducation 

arrive en tête des domaines dans lesquels 

les discriminations raciales ont eu lieu 

en 2024 selon les centres de conseil62. 

C’est pourtant une infime minorité de 

cas qui donnent lieu à des décisions de 

justice : seuls 2 % des jugements liés à 

la norme pénale contre la discrimination 

rendus depuis 1995 concernent le milieu 

scolaire63. Or le droit pénal s’applique à 

toutes et tous, jeunes compris, dès l’âge 

de 10 ans (art. 3, al. 1, du droit pénal des 

mineurs, DPMin). Au vu du caractère 

particulier de ces infractions, la loi offre 

à l’autorité de jugement de nombreux 

« outils », comme la médiation (art. 17 

DPMin) ou la possibilité de prononcer 

des peines telles que la réprimande ou, 

comme dans le cas présenté ici, la pres-

tation personnelle (art. 21 ss DPMin). Face 

au fléau qu’est le racisme dans notre 

société, et qui sévit également chez les 

plus jeunes, ce cas nous rappelle l’exis-

tence de l’outil pénal pour le combattre, 

en gardant à l’esprit les besoins parti-

culiers de protection et d’éducation du 

mineur (cf. art. 2, al. 1, DPMin).

Juriste de formation, Pierre Monteiro a travaillé 

comme stagiaire juridique à la Commission 

fédérale contre le racisme de 2024 à 2025.

57	� Le jugement présente également des 

développements intéressants sur la notion de 

« dénigrement » et « d’atteinte à la dignité 

humaine » pour des propos visant l’orientation 

sexuelle. Sur ces points également, le recours 

de l’accusé est rejeté.
58	� Leimgruber Vera, La norme pénale antiraciste 

dans la pratique judiciaire, analyse de la 

jurisprudence relative à l’art. 261bis CP de 1995 

à 2019, Berne 2021, p. 42 ss. 
59	� Motion 23.4318 déposée par la CAJ-CE.
60	� OFJ, Projets législatifs en cours, Interdiction 

des symboles nazis, consulté le 11 juin 

2025, <https://www.bj.admin.ch/bj/fr/

home/sicherheit/gesetzgebung/verbot-

nazisymbole.html>.
61	� CFR, Procédures de consultation, consulté 

le 11 juin 2025, <https://www.ekr.admin.ch/

actualite/f258.html>.
62	� humanrights.ch/CFR, Incidents racistes recensés 

par les centres de conseil 2024, Berne 2025, 

p. 9.
63	� CFR, Vue d’ensemble statistique du recueil de 

cas juridiques – état 2023, consulté le 11 juin 

2025, <https://www.ekr.admin.ch/prestations/

f517.html>.



134 TANGRAM 49_Rechtsprechung · Jurisprudence · Giurisprudenza134

italiano

Decisione 
6B_1477/2022 del  
Tribunale federale del 
24 aprile 2024

A ridosso della votazione sul matrimo-

nio per tutti, l’imputato ha pubblicato 

su Facebook tra l’altro le dichiarazioni 

seguenti: «Se permettiamo che, in un 

futuro prossimo, i rifugiati africani (in 

maggioranza uomini) adottino bambi-

ne per sfruttarle sessualmente, allora 

possiamo dire addio alla nostra cultura» 

e «[…] è tuttavia deplorevole constata-

re che le ragazzine sono spesso vittima 

di molestie sessuali da parte di uomini 

di origine africana». L’imputato è stato 

riconosciuto colpevole di discriminazio-

ne e incitamento all’odio dalle autorità 

cantonali competenti.

Nel caso in esame, l’imputato nega in 

particolare di aver preso di mira un grup-

po protetto ai sensi dell’articolo 261bis 

del Codice penale (CP). Nell’ambito del 

ricorso da questi presentato, il Tribu-

nale federale rammenta che il termi-

ne «etnia» include una maggioranza 

di etnie raggruppate sotto un termine 

generico. Le espressioni scelte dall’im-

putato si riferiscono quindi all’intero 

continente africano. Non è necessario 

che un «lettore medio» conosca i confi-

ni tra le diverse etnie presenti in Africa: 

in questo contesto, negare la comples-

sità dei gruppi in questione è del resto 

l’obiettivo di chi utilizza questi termini 

generici. Nel linguaggio comune, è inoltre 

stabilito un nesso tra il termine «africa-

no» e il colore nero della pelle, rilevante 

ai fini della qualifica di «razza» ai sensi 

della norma penale, nonostante sia noto 

che nel continente africano vivono anche 

persone bianche. Il termine «rifugiato», 

che in quanto tale non è contemplato 

dalla norma penale contro la discrimina-

zione razziale, non è considerato centra-

le in questo contesto. I termini scelti, 

«rifugiati africani» e «uomini di origine 

africana», designano quindi un’etnia e 

una «razza» ai sensi dell’articolo 261bis 

CP. Il ricorso è respinto43.

Al di là dell’aspetto puramente «tec-

nico» di quali termini possano designare 

i gruppi protetti dalla norma penale con-

tro la discriminazione razziale, il Tribunale 

federale sottolinea il contesto partico-

lare dei dibattiti politici. In quest’ambito, 

infatti, anche le espressioni che possono 

urtare la maggioranza devono avere 

spazio, purché le critiche siano basate 

su informazioni fattuali e oggettive. La 

tutela della dignità umana impone tutta-

via un quadro di riferimento e le violazioni 

devono essere sanzionate.

Croci uncinate incise 
su automobili

Per diversi mesi, numerose automo-

bili sono fatte oggetto di atti vandalici 

compiuti con un coltello o un punteruo-

lo usati per incidere sulla carrozzeria 

croci uncinate, talvolta accompagnate 

da scritte come «puttana», «stronzo» 

o «FM=nazista». Un giorno, dall’anali-

si delle immagini di alcune telecamere 

di sorveglianza emerge il sospetto del 

coinvolgimento dell’imputato nei fatti. Il 

tribunale competente riconosce l’impu-

tato colpevole. Questi presenta ricorso 

e il caso viene esaminato da un’autorità 

giudiziaria superiore.

Nella sua decisione, il tribunale d’appel-

lo esamina innanzitutto il caso sotto il 

profilo della propagazione di un’ideologia 

(art. 261bis cpv. 2 CP), stabilendo che tale 

qualifica non può tuttavia essere accolta 

in assenza di elementi che consentano di 

accertare, sul piano soggettivo, la volon-

tà dell’imputato di fare proselitismo tra 

persone non coinvolte nel pensiero nazi-

sta, né tantomeno di promuovere questo 

pensiero. Il caso viene in seguito analiz-

zato sotto il profilo del capoverso 4 della 

norma penale citata. Il numero di volte in 

cui l’imputato ha fatto ricorso al simbo-

lo della svastica – 51 in totale, spalmate 

su un lungo periodo di tempo – dimo-

stra una scelta deliberata. Non sussisto-

no quindi praticamente dubbi sulle sue 

intenzioni. Il tribunale d’appello ritiene 

quindi che l’imputato non avesse come 

unico scopo quello di danneggiare le 

automobili, bensì anche quello di umiliare 

le persone, dato che doveva necessaria-

mente essere consapevole della portata 

discriminatoria dei simboli che incideva e 

che egli stesso, durante il procedimento, 

ha ricondotto alle idee di estrema destra 

dei «tedeschi durante la Seconda guer-

ra mondiale». Secondo i giudici, «chiun-

que sa che, utilizzando pubblicamente il 

simbolo della svastica in modo ripetuto e 

sistematico, agisce in modo discriminato-

rio nei confronti di un gruppo di persone a 

causa della loro appartenenza comunita-

ria (comunità ebraica) e religiosa (ebrai-

smo), poiché questa è l’interpretazione 

che qualsiasi individuo darà, immediata-

mente e indubbiamente, di fronte a tali 

simboli». L’intenzione dell’imputato era 

questa, o quanto meno poteva prevedere 

o mettere in conto tale possibilità. In tal 

modo si è reso reo di discriminazione e 

incitamento all’odio ai sensi dell’articolo 

261bis capoverso 4 CP.

Nella versione cartacea, la decisione 

conta ben 41 pagine – una sentenza 

voluminosa, non soltanto per il numero 

di automobili vandalizzate, ma anche per 

le implicazioni giuridiche. Infatti, l’uso o 

la diffusione di simboli razzisti non sono 

attualmente e specificamente puniti 

dall’ordinamento giuridico svizzero, salvo 

in rari casi, come quello in esame, che 

verte sull’articolo 261bis CP 44. La situazio-

ne potrebbe tuttavia cambiare presto: in 

adempimento di una mozione deposita-

ta in Parlamento nel 2023 45, è in corso di 

preparazione una nuova legge federale 

sul divieto di usare pubblicamente simbo-

li nazionalsocialisti46. La CFR ha potuto 

esprimersi sull’avamprogetto nel quadro 

della procedura di consultazione47.



135TANGRAM 49_Rechtsprechung · Jurisprudence · Giurisprudenza

Insulti sul percorso  
casa-scuola

«Schifoso musulmano di merda»: sono 

queste le parole proferite da un allievo a 

un compagno mentre si recano a scuo-

la. Alla scena assistono altri bambini. 

Informato dell’accaduto, uno dei genitori 

della vittima sporge denuncia penale per 

conto del figlio.

Tre mesi dopo, il verdetto: il Tribunale dei 

minorenni competente emana un decre-

to penale in cui riconosce la colpevolezza 

del ragazzino, reo di avere commesso un 

atto di discriminazione razziale ai sensi 

dell’articolo 261bis capoverso 4 CP. L’allie-

vo viene condannato a due mezze gior-

nate di prestazioni personali da svolgersi 

sotto forma di lavoro e al pagamento di 

una parte delle spese processuali.

Una storiella apparentemente da nulla, 

ma che ci ricorda la natura tristemen-

te ordinaria di queste forme di violenza. 

Nel 2024 la scuola, regolarmente «sul 

podio» in questo tipo di graduatorie, 

figura in testa alla classifica dei setto-

ri in cui, secondo la Rete di consulenza 

per le vittime del razzismo48, si sono regi-

strati episodi di discriminazione razzia-

le. Questo episodio costituisce tuttavia 

un’eccezione, in quanto soltanto un’esi-

gua minoranza di casi sfocia in decisioni 

giudiziarie. Basti pensare che soltanto il 

2 per cento delle sentenze relative alla 

norma penale contro la discriminazio-

ne razziale emesse dal 1995 riguarda la 

scuola49. Eppure il diritto penale si applica 

a tutte le persone a partire dai 10 anni di 

età, quindi anche ai giovani (art. 3 cpv. 1 

della legge federale sul diritto penale 

minorile, DPMin). In considerazione della 

particolarità di questi reati, la legge mette 

a disposizione dell’autorità giudiziaria 

una serie di strumenti come la media-

zione (art. 17 DPMin) o la possibilità di 

comminare sanzioni quali l’ammonizio-

ne, oppure, come nel caso presente, la 

prestazione personale (art. 21 e seguenti 

DPMin). Di fronte alla piaga del razzismo 

nella nostra società, che dilaga anche tra 

i più giovani, questo caso ci ricorda che 

disponiamo di uno strumento penale per 

combatterlo e tenere conto nel contem-

po delle particolari esigenze di protezio-

ne ed educazione del minore (art. 2 cpv. 1 

DPMin).

Giurista di formazione, Pierre Monteiro 

ha lavorato come praticante giuridico alla 

Commissione federale contro il razzismo dal 

2024 al 2025.

43	� La sentenza presenta aspetti interessanti 

anche sulle nozioni di «denigrazione» e 

«violazione della dignità umana» nel contesto 

di dichiarazioni riguardanti l’orientamento 

sessuale. Anche su questi punti, il ricorso 

dell’imputato è respinto.
44	� Leimgruber Vera, La norma penale contro il 

razzismo nella prassi giudiziaria. Analisi della 

giurisprudenza sull’articolo 261bis CP dal 1995 al 

2019, Berna 2021, pag. 42 segg. 
45	� Mozione 23.4318 depositata dalla 

Commissione degli affari giuridici del Consiglio 

degli Stati
46	� UFG, Progetti di legislazione in corso, Divieto 

di simboli nazisti, ultima consultazione 24 

luglio 2025, <https://www.bj.admin.ch/bj/

it/home/sicherheit/gesetzgebung/verbot-

nazisymbole.html>
47	� CFR, Procedure di consultazione, ultima 

consultazione 24 luglio 2025, <https://www.

ekr.admin.ch/attualita/i258.html> 
48	� humanrights.ch/CFR, Episodi di razzismo trattati 

nell’attività di consulenza 2024, Berna 2025, 

pag. 9.
49	� CFR, Quadro statistico della raccolta di 

casi giuridici – Situazione al 2023, ultima 

consultazione 24 luglio 2025, <https://www.

ekr.admin.ch/servizi/i517.html>.





137TANGRAM 49_Fälle aus der Beratung · Cas tirés de la pratique · Casistica del servizio di consulenza

Fälle aus der Beratung

Cas tirés de la pratique

Casistica del servizio di consulenza

deutsch

Weihnachtsmarkt

X und Y besuchen einen Weihnachts-

markt. Sie gehen von Stand zu Stand, als 

eine Verkäuferin sie anspricht und sagt: 

«Seid ihr aus Frankreich? Wir haben wirk-

lich Glück, hier zu leben, aber auch A. wird 

immer mehr von verschleierten Frauen 

verdorben. Wir sind christlich hier, nicht 

laizistisch wie in Frankreich. Wir dulden 

diese Leute hier nicht.»

X ist schockiert und bittet beim Sekre-

tariat der EKR um Rat. Man schlägt ihr 

zunächst vor, den Vorfall bei der Leitung 

des Weihnachtsmarkts zu melden. Da 

das Organisationsteam im direkten Kon-

takt mit den Ständebetreibenden stehe, 

könne auf diese Weise schnell reagiert 

werden. X informiert das Sekretariat 

später, dass sie diesem Rat gefolgt sei 

und der Kontakt stattgefunden habe. 

Die Organisatorinnen und Organisatoren 

hätten ihr aufrichtiges Bedauern über 

den Vorfall zum Ausdruck gebracht und 

versprochen, das für die Ständebetrei-

benden zuständige Team zu benachrich-

tigen. Darüber hinaus könnte die Äus-

serung je nach Kontext einen Verstoss 

gegen Artikel 261bis StGB darstellen. Die 

Meldung enthält jedoch nicht genü-

gend Angaben, um die Voraussetzung 

der Öffentlichkeit zu bestätigen, d. h. 

die Frage, ob die jeweilige Äusserung 

auch an andere Personen als X und Y 

gerichtet oder ausschliesslich Teil einer 

privaten Unterhaltung war. Hätte X zum 

Zeitpunkt des Vorfalls selbst ein Kopf-

tuch getragen, hätte die EKR ihr allen-

falls geraten, bei einem Polizeiposten 

oder einer Staatsanwaltschaft Strafan-

zeige wegen Beschimpfung zu erstatten 

(Art. 177 StGB).

Polarisierende Debatten

Das Medienunternehmen M. stellt auf 

seiner Website regelmässig ein Tool 

bereit, auf dem aktuelle Themen disku-

tiert werden können. Dieses Tool wurde 

dem Sekretariat der EKR mehrfach 

gemeldet, insbesondere im Rahmen ihres 

Projekts «Report Online Racism». Verall-

gemeinernde Formulierungen und eine 

mangelnde Kontrolle des Wahrheitsge-

halts der veröffentlichten Kommentare 

können manchmal Verwirrung stiften 

und heftige Reaktionen seitens der meist 

anonymen Nutzerinnen und Nutzer her-

vorrufen. Auch die Überschriften können 

fehlgedeutet werden.

Die EKR nimmt mit dem Medienunterneh-

men M. schriftlich Kontakt auf, sendet 

ihm die «Information für Medienschaf-

fende»64 zu, woraufhin eine Sitzung orga-

nisiert wird. Der Austausch ist konstruk-

tiv, was das gegenseitige Verständnis der 

Situation verbessert. Die Medienschaf-

fenden weisen auf den Arbeitsaufwand 

hin, der mit der Moderation von Inhalten 

einhergeht. Als Reaktion darauf gibt die 

EKR praktische Empfehlungen ab. Die 

Journalistinnen und Journalisten spre-

chen über mögliche Verbesserungen in 

ihrer beruflichen Praxis, um einen Raum 

zur freien Meinungsäusserung bereit-

zustellen, ohne dabei Platz für potenziell 

diskriminierende Kommentare zu schaf-

fen. 

Diskussion im Café

B. sitzt in einem Café in seinem Dorf. Als 

er aufsteht, um am Tresen zu bezah-

len, hört er ein Gespräch zwischen zwei 

anderen Gästen mit. Einer von ihnen 

äussert sich wie folgt: «[…] diese N***-

Bande […], die verstehen gar nichts [...], 

man sollte sie an einen Pfahl binden, 

sie mit Benzin übergiessen und anzün-

den […]». Die Bedienung ist in Hörweite, 

reagiert jedoch nicht. B. ist sprachlos.

Er fragt sich, was er hätte tun können, 

und nimmt Kontakt mit dem Sekretariat 

der EKR auf. Die EKR begrüsst sein Enga-

gement und macht ihn auf das Bera-

tungsnetz für Rassismusopfer aufmerk-

sam, das auch Zeuginnen und Zeugen 

offen steht. Konkret wird die Äusserung 

in diesem Fall als ein Verstoss gegen Arti-

kel 261bis StGB gewertet. Die Beweislage 

kann sich bei diesem Vorfall als kompli-

ziert erweisen, da nicht sicher ist, ob z. B. 

die Bedienung bereit ist auszusagen. Das 

Sekretariat der EKR steht für eventuelle 

Rückfragen zur Verfügung. Wie B. weiter 

vorgegangen ist, ist nicht bekannt.

64	� EKR, Informationen für Medienschaffende, 

aufgerufen am 1. Juli 2025, <https://www.

ekr.admin.ch/pdf/EKR_Factsheet_Medien_

DE.pdf>.



138138 TANGRAM 49_Fälle aus der Beratung · Cas tirés de la pratique · Casistica del servizio di consulenza

français

Marché de Noël

X. et Y. se rendent à un marché de Noël. 

Naviguant entre les stands, une commer-

çante les prend à partie et leur dit : « Vous 

êtes français ? Nous sommes chanceux 

d’habiter à A., mais nous commençons 

à nous faire contaminer par les femmes 

voilées ici aussi. Nous sommes des chré-

tiens ici, pas comme en France où c’est 

laïc. Ici nous ne les acceptons pas. » 

Choquée par ces propos, X. prend 

contact avec le secrétariat de la CFR pour 

demander conseil. Il lui est tout d’abord 

proposé de relater l’incident auprès de la 

direction du marché de Noël. Les organi-

sateurs étant en contact direct avec les 

exposants, cette démarche permettrait 

qu’une suite soit rapidement donnée. X. 

informera plus tard le secrétariat de la 

CFR qu’elle a pris contact. Les organisa-

teurs ont dit sincèrement regretter l’inci-

dent et promis de transmettre le message 

à l’équipe responsable des exposants. Le 

secrétariat de la CFR a ensuite analysé 

avec X. si les propos relatés pouvaient 

constituer une infraction à l’art. 261bis 

CP. Or les éléments rapportés par X. 

dans son signalement ne permettent 

pas de confirmer la publicité des propos 

incriminés. Il n’est pas évident de savoir 

si ceux-ci s’adressaient également à 

d’autres personnes que X. et Y. ou s’ils 

relevaient uniquement d’une conver-

sation privée. Dans l’éventualité où X. 

portait elle-même un voile au moment 

des faits, il lui est recommandé de porter 

plainte pour injure (art. 177 CP) auprès de 

la police ou du Ministère public.

Débats polarisants

Le média M. met régulièrement à dis-

position sur son site internet un outil 

de débat sur des sujets d’actualité. Ce 

dernier a fait l’objet d’un certain nombre 

de signalements auprès du secrétariat 

de la CFR, notamment via la plateforme 

« Report Online Racism ». L’emploi de 

phrases généralisatrices et la publication 

d’informations erronées et non vérifiées 

dans la partie commentaire peuvent par-

fois prêter à confusion et encourager des 

réactions violentes de la part d’internau-

tes majoritairement anonymes. Parfois, il 

manque de contextualisation, ce qui peut 

amener à faire croire que les commentai-

res ensuite publiés représentent la vérité 

absolue, légitimée par le média. La titraille 

peut également conduire à une mauvaise 

compréhension.

Après l’envoi d’un courrier à la rédaction 

du média M. accompagné des « Infor-

mations à l’intention des médias » de 

la CFR65, une réunion est organisée. 

L’échange est constructif, amenant 

à une meilleure compréhension de la 

situation. La rédaction de M. relève la 

charge de travail qu’implique la modé-

ration du contenu des commentaires. En 

réponse, le secrétariat de la CFR émet 

des recommandations pratiques. Au fil de 

la discussion, les journalistes présents 

évoquent certaines adaptations qui leur 

permettraient de préserver la liberté de 

parole et d’opinion tout en réduisant le 

risque de commentaires discriminatoires. 

Discussion au café

B. prend un café dans un établissement 

de son village. En allant régler l’addition 

au comptoir, il surprend une conversation 

entre deux autres clients, dont l’un s’ex-

prime en ces termes : « […] cette bande de 

« nègres » […] ils ne comprennent rien […] 

il faudrait les attacher à un poteau, les 

asperger d’essence et les brûler […] ». 

Le serveur, qui se trouvait à proximité, a 

certainement entendu la conversation, 

mais n’a pas réagi. B. en reste sans voix.

Se demandant ce qu’il aurait pu faire, B. 

prend contact avec le secrétariat de la 

CFR. Celui-ci le félicite de son engage-

ment et lui présente le dispositif mis en 

place par les centres de conseil à l’in-

tention des victimes du racisme et des 

témoins de situations problématiques. 

L’analyse du cas amène le secrétariat de 

la CFR à penser que les propos rapportés 

constituent une infraction à l’art. 261bis 

CP. Mais comme il n’est pas certain que 

le serveur, par exemple, soit prêt à témoi-

gner et à confirmer les faits, il apparaît 

que le problème réside dans la possibilité 

d’apporter les moyens de preuves requis 

par la procédure pénale. Le secrétariat 

de la CFR n’a pas connaissance de la 

suite que B. a donnée à cet échange.

65	� CFR, Informations à l’intention des médias, 

consulté le 1er juillet 2025, <https://www.ekr.

admin.ch/pdf/EKR_Factsheet_Medien_

FR.pdf>.



139TANGRAM 49_Fälle aus der Beratung · Cas tirés de la pratique · Casistica del servizio di consulenza

italiano

Mercatino di Natale

X. e Y. si recano a un mercatino di Natale. 

Mentre passeggiano tra le bancarelle, 

una venditrice chiede loro: «Siete fran-

cesi? Siamo fortunati di vivere a A., ma 

anche noi cominciamo a farci contami-

nare dalle donne velate. Qui siamo cris-

tiani, non come in Francia, dove è tutto 

laico. Qui non le accettiamo».

Sconvolta da queste parole, X. contat-

ta la segreteria della CFR per chiedere 

consiglio. Dapprima le viene suggerito 

di segnalare l’accaduto alla direzione 

del mercatino di Natale. Poiché sono in 

contatto con i venditori, gli organizzatori 

potrebbero intervenire direttamente. X. 

informa la segreteria della CFR di esser-

si rivolta alla direzione. Gli organizzatori 

esprimono il loro sincero rammarico per 

l’accaduto e promettono di trasmette-

re il messaggio al team responsabile dei 

venditori. Successivamente la segreteria 

della CFR valuta insieme a X. se quanto 

proferito possa costituire una violazione 

dell’articolo 261bis CP. Tuttavia, le infor-

mazioni fornite nel quadro della segna-

lazione non permettono di conferma-

re che le frasi incriminate siano state 

pronunciate in pubblico. Non è chiaro 

inoltre se fossero rivolte anche ad altre 

persone, oltre che a X. e Y., o se fosse-

ro parte di una conversazione privata. La 

CFR raccomanda a X. di sporgere denun-

cia per ingiuria (art. 177 CP) alla polizia o 

al Ministero pubblico, nell’eventualità che 

al momento dei fatti indossasse un velo.

Dibattiti polarizzanti

L’azienda di informazione M. mette 

regolarmente a disposizione sul proprio 

sito web uno strumento che consente 

di discutere su temi di attualità. Questo 

strumento è stato oggetto di diverse 

segnalazioni giunte alla segreteria della 

CFR, in particolare tramite la piattafor-

ma «Report Online Racism». L’uso di 

frasi generalizzanti e la pubblicazione di 

informazioni errate o non verificate nella 

sezione dei commenti possono talvol-

ta generare confusione e alimentare 

reazioni aggressive da parte di un’utenza 

per lo più anonima. Anche i titoli possono 

dare adito a fraintendimenti.

Dopo l’invio di una lettera all’azienda, 

accompagnata dal documento «Infor-

mazioni per i media» della CFR66, è stata 

indetta una riunione. L’incontro è stato 

costruttivo e ha portato a una miglio-

re comprensione della situazione. La 

redazione di M. ha sottolineato quanto 

sia gravoso il lavoro di moderazione dei 

commenti. In risposta, la segreteria della 

CFR ha formulato raccomandazioni prati-

che. Nel corso della discussione, i membri 

della redazione presenti hanno accen-

nato ad alcune possibili modifiche che 

permetterebbero di preservare la libertà 

di espressione e di opinione, riducendo al 

contempo il rischio di commenti discrimi-

natori.

Discussione al bar

B. prende un caffè in un locale del suo 

paese. Mentre si avvicina al bancone 

per pagare il conto, coglie parte di una 

conversazione tra altri due clienti, uno 

dei quali si esprime in questi termini: «[…] 

quella banda di n*** […] non capiscono 

niente […] bisognerebbe legarli a un palo, 

cospargerli di benzina e bruciarli […]». Il 

cameriere, che si trovava nelle vicinanze, 

ha certamente sentito la conversazione, 

ma non è intervenuto. B. rimane senza 

parole.

Chiedendosi che cosa avrebbe potuto 

fare, B. contatta la segreteria della CFR. 

Quest’ultima si complimenta per il suo 

impegno civile e gli illustra i servizi messi 

a disposizione dai centri di consulenza 

per le vittime di razzismo e le persone 

testimoni di situazioni problematiche. 

L’analisi del caso porta la segreteria della 

CFR a ritenere che le dichiarazioni riferite 

costituiscano una violazione dell’artico-

lo 261bis CP. Tuttavia, poiché non è certo 

che il cameriere sia ad esempio dispo-

sto a testimoniare e confermare i fatti, 

l’ostacolo maggiore risiede nella difficoltà 

di fornire i mezzi di prova richiesti dalla 

procedura penale. La segreteria della 

CFR rimane a disposizione per eventuali 

domande. Non si hanno informazioni su 

come B. abbia dato seguito alla questione.

66	� CFR, Informazioni per i media, ultima 

consultazione 1° luglio 2025, https://www.ekr.

admin.ch/pdf/EKR_Factsheet_Medien_IT.pdf



140 TANGRAM 49

TANGRAM bestellen   
Commander TANGRAM  
Ordinare TANGRAM
www.ekr.admin.ch

48 (Nummer / numéro / numero)

Polarisierung und Kampf gegen Rassismus

Polarisation et lutte contre le racisme

Polarizzazione e lotta contro il razzismo

47

Koloniales Erbe der Schweiz 

La Suisse et ses héritages coloniaux

La Svizzera e i suoi retaggi coloniali

46

Struktureller Rassismus

Le racisme structurel

Razzismo strutturale

45

Verschwörungstheorien, Fake News und 

Rassismus

Théories du complot, fake news et 

racisme

Teorie del complotto, fake news e  

razzismo

44

Rassismus im Jahr 2020

Le racisme en 2020

Il razzismo nel 2020

43

Meinungsäusserungsfreiheit und Kampf 

gegen Rassismus

Liberté d’expression et lutte contre le 

racisme

Libertà di espressione e lotta al razzismo

42

Integrationsarbeit und Kampf gegen 

Rassismus 

Travail d’intégration et lutte contre le 

racisme 

Lavoro d’integrazione e lotta al razzismo

41

Sport und Rassismus 

Sport et racisme 

Sport e razzismo

40

Muslimfeindlichkeit 

Hostilité envers les musulmans 

Ostilità verso i musulmani

39

Antisemitismus 

L’antisémitisme

L’antisemitismo

38  

Rassendiskriminierung und Zugang  

zur Justiz 

Discrimination raciale et accès  

à la justice 

Discriminazione razziale e accesso  

alla giustizia

37	   

Schule 

L’école 

La scuola

36

Welche bunte Schweiz? 

Quelles couleurs pour la Suisse ? 

Quale Svizzera variopinta?

35

20 Jahre  

20 ans 

20 anni 

34

Humor, Satire und Ironie 

Humour, satire et ironie 

Umorismo, satira e ironia

33

Anti-Schwarzer Rassismus 

Racisme anti-Noirs 

Il razzismo contro i Neri

32

Extremismus 

Extrémisme 

Estremismo

31    

Die Anderen 

L’Autre 

L’Altro

30    

Jenische, Sinti, Manouches und Roma  

in der Schweiz 

Yéniches, Manouches, Sintés et Roms 

en Suisse 

Jenisch, Sinti, Manouches e Rom in 

Svizzera

29	   

Berufswelt 

Le domaine de l’emploi

Il settore dell’impiego	

28	

Stadt – Land 

Ville – Campagne 

Città – Campagna

27*	

Politischer Diskurs 

Le discours politique 

Il dibattito politico

26  ��

Sicherheit – Sicherheiten 

Sécurité – Sûreté 

Sicurezza – Sicurezze



141TANGRAM 49

25  ��

Muslimfeindlichkeit 

Hostilité envers les musulmans 

 Ostilità verso i musulmani

24  ����

Strukturelle Diskriminierung 

Discrimination structurelle 

 Discriminazione strutturale

23  ����

Mehrfachdiskriminierung 

Discrimination multiple 

Discriminazione multipla

22  ��

Multikulturelle Gesellschaft 

Société multiculturelle 

Società multiculturale

21  

��Internet

20  ��

Monitoring 

Monitorage 

Monitoraggio

19

��Jugend 

Jeunesse 

Gioventù	

18  ���

Öffentlicher Raum  

Espace public 

Spazio pubblico

17  ��

10 Jahre gegen Rassismus 

10 ans de lutte contre le racisme 

10 anni di lotta contro il razzismo	

16  ��

Gesundheit 

Santé 

Sanità

15  ��

Sport	

14  

��Religion in der Schule 

La religion à l’école 

La religione a scuola	

13  

���Medien 

Les médias 

I media

12  ��

Rassismusbekämpfung international 

La lutte contre le racisme sur le plan 

international 

Lotta al razzismo sul piano internazio-

nale

11* ���

Arbeitswelt 

Le monde du travail 

Il mondo del lavoro

10*  ��

Rassismus und Geschlecht 

Femmes et hommes face au racisme

Donne e uomini di fronte al razzismo

9  

Gemeinsam gegen Rassismus 

Ensemble contre le racisme 

Insieme contro il razzismo

8*

�Farbige Schweiz 

La Suisse de couleur 

La Svizzera a colori

	

7*  

Muslime in der Schweiz 

Les musulmans en Suisse 

I musulmani in Svizzera

6  �

Religion und Esoterik 

Religion et ésotérisme 

Religione ed esoterismo

5	

Kinder- und Jugendbücher 

Livres pour les enfants et les jeunes 

Libri per bambini e per giovani

4*  

��Lässt sich Rassismus beobachten? 

(Forschung) 

Est-ce qu’on peut observer le racisme? 

(recherche) 

È possibile osservare il razzismo? (ricerca)

3*	

Zigeuner 

Tsiganes 

Zingari

2*	

Medien und Rassismus 

Médias et racisme 

Mass media e razzismo

1*	

Antirassismus-Strafnorm 

L’article sur la discrimination raciale 

La norma penale contro il razzismo

* �vergriffen / épuisé / esaurito 

Für weitere kostenlose Exemplare von 

TANGRAM wenden Sie sich an: 

Pour obtenir gratuitement d’autres 

exemplaires de TANGRAM, s’adresser à:

Per ottenere gratuitamente copie 

supplementari di TANGRAM rivolgersi a:

ekr-cfr@gs-edi.admin.ch



Am 30-jährigen Jubiläum der Eidgenössi-

schen Kommission gegen Rassismus beein-

druckte die Slammerin Fatima Moumouni 

mit einem Text, der kritische Reflexion, 

poetische Kraft und feinsinnigen Humor 

in einer leidenschaftlichen und enga-

gierten Performance vereinte. Auch wenn 

sich das Bühnenerlebnis nicht vollständig 

wiedergeben lässt, hinterlassen Moumou-

nis Worte nun bleibende Spuren: Die vier 

Illustratorinnen Cynthia Cenalmor, Melanie 

Grauer, Deborah Senn und Sophie Zede 

haben Auszüge des Slams in ihre grafischen 

Welten übersetzt, weitegeführt und teilwei-

se neu interpretiert – als visuelle Resonanz 

auf das gesprochene Wort.

Dank ausdrucksstarker Bildsprache und 

wirkungsvoll eingesetzter Symbole eröffnet 

die Reihe Illustrationen eine vielschichtige, 

feinfühlige Perspektive auf die Schweiz 

von heute. Sie beleuchtet Spannungsfelder 

und Hoffnungen mit Blick auf die Achtung 

der Menschenwürde und den Schutz der 

Menschenrechte.

Im Zusammenspiel von Bild und Wort 

entfalten die Illustrationen einen Raum für 

kritisches und sensibles Hinterfragen – sie 

fordern auf, den Blick nicht abzuwenden. 

Lassen Sie die Fragen, die die vielstimmigen 

Werke aufwerfen, auf Ihre ganz persönliche 

Weise nachhallen.

Cynthia Cenalmor

lemoidoute.com

Melanie Grauer

melaniegrauer.com

Deborah Senn

deborahsenn.ch

Sophie Zede

zede.ch

À l’occasion du Jubilé de la Commission 

fédérale contre le racisme, la slameuse 

Fatima Moumouni a livré un texte fort, 

mêlant regard critique, poésie et humour, 

dans une performance vibrante et enga-

gée. Si cette expérience scénique ne 

peut être pleinement restituée, les mots, 

eux, laissent des traces. Des extraits de 

ce slam ont été confiés à quatre illustra-

trices : Cynthia Cenalmor, Melanie Grauer, 

Deborah Senn et Sophie Zede qui s’en 

sont emparées pour mettre en écho ces 

paroles, les prolonger et parfois déplacer 

le propos, à travers leurs univers

graphiques.

Par la richesse du langage visuel et la force 

des symboles mobilisés, cette série

d’illustrations propose un regard sensible et 

pluriel questionnant sur la Suisse d’au-

jourd’hui, sur les tensions et les espoirs liés 

au respect de la dignité et à la protection 

des droits humains.

Entre images et mots, ces œuvres 

deviennent un terrain d’exploration sensible 

et critique, une invitation à ne pas détourner 

le regard; laissez résonner, à votre manière, 

les questions que soulèvent ces œuvres 

croisées.

Cynthia Cenalmor

lemoidoute.com

Melanie Grauer

melaniegrauer.com

Deborah Senn

deborahsenn.ch

Sophie Zede

zede.ch

In occasione dei festeggiamenti per i 30 

anni della Commissione federale contro il 

razzismo, la poetessa Fatima Moumouni 

si è prodotta in una performance vibrante 

e impegnata declamando un suo testo in 

spoken word denso di significato, in cui 

ha sapientemente combinato sguardo 

critico, poesia e humour. Riprodurre nella 

sua integralità questa esperienza scenica 

non è possibile, ma possiamo ritrovarne 

tracce nelle parole. Queste tracce, sotto 

forma di versi poetici, sono state sotto-

poste a quattro ilustratrici – Cynthia 

Cenalmor, Melanie Grauer, Deborah Senn e 

Sophie Zede – che se ne sono appropriate. 

Il risultato: un connubio in cui le parole 

riecheggiano nelle immagini, o le immagini 

prolungano l’effetto delle parole, oppure il 

loro significato viene metaforizzato negli 

universi grafici creati.

Grazie alla ricchezza del linguaggio visivo e 

alla forza dei simboli impiegati, questa serie 

di illustrazioni offre uno sguardo sensibile e 

plurale che scandaglia la Svizzera di oggi, le 

tensioni e le speranze legate al rispetto della 

dignità e alla tutela dei diritti umani.

Al crocevia fra immagini e parole, questi 

universi grafici diventano un terreno di 

esplorazione sensibile e critico, un invito a 

non distogliere lo sguardo. Invitiamo le lettri-

ci e i lettori a lasciare riecheggiare, ciascuna 

e ciascuno a modo proprio, gli interrogativi 

sollevati da queste opere trasversali.

Cynthia Cenalmor

lemoidoute.com

Melanie Grauer

melaniegrauer.com

Deborah Senn

deborahsenn.ch

Sophie Zede

zede.ch

Illustrationen in dieser Ausgabe 
Illustrations de ce numéro   
Illustrazioni di questo numero



Impressum

Nummer / Numéro / Numero 49

November / Novembre / Novembre 2025

Herausgeber / Éditeur / Editore

Eidg. Kommission gegen Rassismus

Commission fédérale contre le racisme

Commissione federale contro il razzismo

Inselgasse 1, CH - 3003 Bern 

058 464 12 93

ekr-cfr@gs-edi.admin.ch

www.ekr.admin.ch

www.facebook.com/ekrcfr

www.twitter.com/ekrcfr

www.instagram.com/ekr_cfr/

Chefredakteurin / Responsable de  

rédaction / Responsabile della redazione

Idil Abdulle 

idil.abdulle@gs-edi.admin.ch

Redaktion dieser Nummer / Rédaction de 

ce numéro / Redazione per questo numero

Idil Abdulle, Theodora Peter  

(www.sprachkraft.ch)

Übersetzungen und Korrektorat    

Traduction et révision des textes  

Traduzione e revisione testi

Deutscher Sprachdienst GS-EDI

Service linguistique francophone SG-DFI

Servizio linguistico italiano SG-DFI

Illustrationen / Illustrations / Ilustrazioni

Cynthia Cenalmor 

S. 17, 39, 102 / p. 17, 39, 102 / p. 17, 39, 102 

Melanie Grauer

S. 67, 81, 121 / p. 67, 81, 121 / p. 67, 81, 121

Deborah Senn

S. 28, 48, 111 / p. 28, 48, 111/ p. 28, 48, 111

Sophie Zede

S. 60, 72, 129 / p. 60, 72, 129 / p. 60, 72, 129

Grafische Gestaltung / Graphisme /  

Concezione grafica

Dominik Kaboré, www.dominikabore.site

Druck / Impression / Stampa

Brunner AG, Druck und Medien, Kriens,  

www.bag.ch

Auflage / Tirage / Tiratura

3 850

Vertrieb / Distribution / Distribuzione

BBL, Verkauf Bundespublikationen, 

CH-3003 Bern

www.bundespublikationen.admin.ch 

Art.-Nr.: 301.300.49/25

Abonnement / Abbonamento 

ekr-cfr@gs-edi.admin.ch

Preis / Prix / Prezzo

Gratis / Gratuit / Gratuito

Internet-Bestellungen von TANGRAM und 

anderen Publikationen der EKR:

Pour commander TANGRAM et d’autres 

publications de la CFR par Internet :

Per ordinare TANGRAM e altre pubblicazioni 

della CFR online:

www.ekr.admin.ch

© EKR/CFR

Nachdruck von Beiträgen mit Quellenan-

gabe erwünscht; Belegexemplar an die EKR.

Reproduction autorisée avec mention de  

la source ; copie à la CFR.

Riproduzione autorizzata con menzione 

della fonte; copia alla CFR.

Art. Nr. 301.300.49/24dfi / 11.2025 / 3 850

TANGRAM – Zeitschrift der Eidgenössischen Kommission gegen Rassismus

TANGRAM – Revue de la Commission fédérale contre le racisme

TANGRAM – Rivista della Commissione federale contro il razzismo

Die Meinung, die in den Beiträgen vertreten wird, muss nicht jener der EKR entsprechen.

L’opinion émise dans les textes ne reflète pas forcément celle de la CFR.

L’opinione espressa negli articoli non riflette necessariamente quella della CFR.


	_Hlk127339477
	_Hlk165471096
	_Hlk165471154
	_Hlk175210191
	_Hlk165471207
	_Hlk165472593
	_Hlk165471222
	_Hlk165472634
	_Hlk165471281
	_Hlk165472665
	_Hlk140164006
	_Hlk208936072
	_Hlk203056312
	_Hlk202824965
	_Hlk202825035
	_Hlk202822978
	_Hlk202781997
	_Hlk202823767
	_Hlk202822990
	_Hlk202823795
	_Hlk202827053

